المنظر ال

Magazi fuer By Land Theol. Our 15 (1902)

Vol. I

n

8,

of ne x-

ls-

of eal of each of each

asy
)."

=

exder ore ent

ub-, if Unably

tik (Vol. LIV) Monthly (Vol. X

No. 5

PIEPER

KRETER

ENGELDI

ERINAT

with'

LARTECE

- The Lat

Disposition

Theological

Vermisch

Robb Book

Review

Ph

blimen to and

10

in Hook of Asses

First Bunde.

100

angelishreihe ... 209

Michiliches, ... 216

289

235

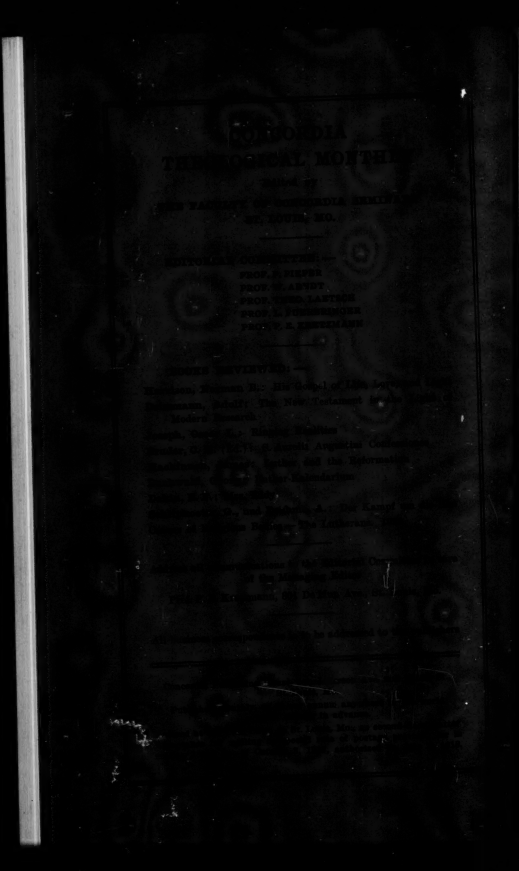
Tin Prodices to dans of d to rechts the such densities

falscher Lehren fuchren — Luci Ding, des Co Louis mehr to behacle, denn die gute Carte, der Si

and the of counting paid and the sale of t

Bv. L

10 mg



I

# Concordia Theological Monthly

VOL. I

MARCH, 1930

No. 3

#### Der eine Bunft.

"Die Missourier machen folche Folgerungen nicht." So rebete bon den "Missouriern" Prof. Grau-Königsberg in einem Vortrage, den er im Jahre 1885 bor der Augustkonferenz hielt. Auch deutschländische Theologen und Konferenzen wurden in den Streit hineingezogen, der sonderlich seit dem Jahre 1872 in der amerikanisch-lutherischen Kirche über die Lehre von der Bekehrung und Enadenwahl geführt wurde. Die ameritanischen Gegner ber Miffourifnobe und ihrer Glaubensgenoffen erhoben eine auf "Calvinismus" lautende Anklage. Sie begründeten aber diese Anklagen durch "Folgerungen". Sie gaben zu, daß die Misjourier in thesi die allgemeine Gnade klar, ja "gewaltig" lehrten. Weil die Missourier aber nicht zugeben wollten, daß des Menschen Bekehrung und Seligkeit im letten Grunde auf dem Menschen felbst beruhe, nämlich auf des Menschen (durch die Gnade ermöglichter) Selbstentscheidung oder auf des Menschen "verschiedenem Berhalten" im Bergleich mit andern Menschen, so seien sie — die Missourier — trot aller Betonung der allgemeinen Gnade der Sache nach in das calvinistische Lager über= gegangen. Man habe Grund zu der Behauptung, daß die Missourier, wie Calbin, eine doppelte Prädestination lehrten, nicht nur eine Prä= destination zur Seligkeit, sondern auch eine Prädestination zur Verdammnis. Diefe auf "Folgerungen" gegründeten Beschuldigungen gingen auch in deutschländische kirchliche Zeitschriften und Lehrbücher über. Auf der erwähnten Augustkonferenz aber nahm sich Prof. Grau-Königsberg der beschuldigten Missourier an. Nicht als ob er ein sonder= licher Freund der Missourier gewesen wäre. Grau war ein modern= lutherischer Theologe. Aus seinen Schriften wissen wir, daß er die Arrtumslosigkeit der Heiligen Schrift leugnete. Im Ginklang damit meint er daher auch, daß sich die Grenzen zwischen Wahrheit und Irrtum in der Schrift nicht genau bestimmen ließen.1) Grau hat auch die

<sup>1)</sup> Bgl. das längere Zitat aus Graus "Entwidlungsgeschichte des neutestasmentlichen Schrifttums" in Baieri Compendium, ed. Walther, I, 101 f.

wunderliche Meinung vertreten, daß es dem Apostel Paulus nicht sowohl um Lehre als um Religion und Leben zu tun sei.2) Aber im Interesse der historischen Wahrheit nahm sich Grau in seinem Vortrag bor der Augustkonferenz der Missourier an. Er sagte: "Die Missourier sind keine Calvinisten. Sie lehren keine doppelte Prädestination. Sie behaupten, daß der natürliche Mensch die Freiheit habe, sich gegen Gottes Enade zu wenden, und dafür die Schuld trage, während auf der andern Seite die Bekehrung gänzlich ein Werk der göttlichen Gnade und der Glaube etwas rein von Gott Gewirktes sei. Um die Inkonsequenz, die hier vor= liege, kummern fie fich nicht. Den Schluß: "Beil Gott in den Gottlofen ben Glauben nicht wirkt, so will er, da der Glaube eine rein göttliche Wirkung ift, nicht der Gottlosen Seligkeit' zieht man für fie. Aber fie machen folde Folgerungen nicht." Das ist eine historisch richtige Berichterstattung über die Stellung der Missourier. Allerdings machen die Missourier "solche Folgerungen" nicht. Sie lehren einerseits, daß des Menschen Bekehrung und Seligkeit und auch die ewige Erwählung zur Seligkeit allein auf Gottes Gnade in Chrifto beruhe ober — was dasfelbe ift — in Gottes Gnade und Christi Berdienst ihren Grund und "Erklärungsgrund" habe. Die Behauptung, daß des Menschen Bekehrung und Seligkeit und die ewige Erwählung im letten Grunde auf bes Menschen berichiebenem Berhalten ober einer geringeren Schuld (im Bergleich mit andern Menschen) beruhe, weisen sie als einen schweren Frrtum zurud, als einen Frrtum, der die christliche Gnadenlehre aufhebt. Andererseits halten die Missourier ebenso entschieden an der alls gemeinen und ernftlichen, keinen Menschen ausschließenden Gnade Gottes in Christo fest. Aber liegt darin nicht eine "Inkonsequenz" vor? Prof. Grau berichtet: "Um die Inkonsequenz, die hier vorliege, kummern sie [die Miffourier] sich nicht." Den Schluß, daß aus der sola gratia die Leugnung der universalis gratia folge, ziehen sie nicht. Schluß ziehen ihre Gegner "für fie". "Sie machen folche Folgerungen Das ift eine richtige Beschreibung der Sachlage. Missourier erlauben uns hierbei ben Hinweis auf die Tatsache, daß wir mit unserer "Intonsequenz" nicht einsam und verlassen dastehen.

h

Di

id

6

ur

als

des

Ro

uni

in c

alfo

all

des

mei

die (

bolico Fathe

Auch das lutherische Bekenntnis macht, der Schrift solsgend, "solche Folgerungen" nicht. Bald nach Luthers Tode kam die lutherische Kirche unter Melanchthons Führung in Gesahr, zur Bersmeidung einer "Inkonsequenz" die sola gratia fallen zu lassen. Meslanchthon, den so überaus begabten Gehilsen Luthers, plagte schon zu Luthers Ledzeiten in mehrsacher Beise die Philosophie. Luther verssehlte nicht, seinen "Philippus" auf die Gesahr, in der dieser schwebte, ausmerksam zu machen. Aber nach Luthers Tode kam Welanchthon in dem Waße unter die Kontrolle der Philosophie, daß er behauptete, in der Lehre von der Bekehrung müsse neben Gottes Wort und dem Heiligen Geist der menschliche Wille als dritte Ursache der Bekehrung

<sup>2)</sup> Bei Meufel, IV, 209.

eingestellt werden.3) Sonst könne man als konsequenter Denker nicht die allgemeine Gnade Gottes festhalten. Diesem Kokettieren mit der Philos sophie in der Lehre von der Bekehrung — und im Zusammenhang damit auch in der Lehre von der ewigen Erwählung — hat die lutherische Kirche in ihrer Konfordienformel gründlich ein Ende gemacht. Die Konfordien= formel legt nämlich dar, daß das "verschiedene Verhalten", das durch Melanchthon innerhalb der lutherischen Kirche in die Welt gesetzt war, eine imaginäre Größe ift. Nach ber Konfordienformel liegt bie Sache so: Wenn die, welche Gott bekehrt hat, sich mit denen in Vergleich stellen, die Gott nicht bekehrt, so müssen sie auf ihrer Seite die gleiche Schuld und bas gleich üble Berhalten anerkennen. Wörtlich fagt bie Konkordienformel: "Wenn wir sehen, daß Gott sein Wort an einem Orte gibt, am andern nicht gibt, von einem Ort hinwegnimmt, am andern bleiben läßt; item, einer wird verstodt, verblendet, in verkehrten Sinn gegeben, ein anderer, so wohl in gleicher Schuld, wird wiederum bekehrt usw. — in diesen und dergleichen Fragen setzt uns Paulus ein gewisses Ziel [Grenze], wie fern [quousque] wir gehen sollen, nämlich daß wir bei einem Teil erkennen sollen Gottes Gericht. Denn es sind wohlverdiente Strafen der Sünden, wenn Gott an einem Lande oder Bolf die Berachtung seines Wortes also strafet, daß es auch über die Nachkommen geht, wie an den Juden zu sehen; dadurch Gott den Seinen an etlichen Landen und Personen seinen Ernst zeiget, was wir alle wohl verdient hätten, würdig und wert wären, weil wir uns gegen Cottes Wort übel verhalten und den Heiligen Geift oft schwerlich be= trüben, auf daß wir in Gottesfurcht leben und Gottes Güte ohne und wider unfer Berdienst an und bei uns, denen er fein Wort gibt und läßt, die er nicht verstocket und verwirft, erkennen und preisen." 4) So ent= schieden weist die Konkordienformel die Annahme einer verschiedenen Schuld und eines verschiedenen Verhaltens auf seiten derer, die bekehrt und selig werden, als eine menschliche Erdichtung zurück und lehrt damit als Grund und "Erklärungsgrund" für die Bekehrung und Erlangung der Geligkeit die sola gratia!

Aber wo bleibt hierbei die universalis gratia? Nun, die lehrt die Konkordienformel nicht weniger klar und scharf. Sie sagt: "Benn wir unsere ewige Bahl zur Seligkeit nühlich betrachten wollen, müssen wir in alle Bege steif und fest darüber halten, daß, wie die Predigt der Buße, also auch die Verheißung des Evangelii universalis [sei], das ist, über alle Menschen gehe." Für die auf alle Menschen gehende Verheißung des Evangeliums führt die Konkordiensormel auch den Schriftbe = weis aus dreizehn angeführten Schriftsellen und unterläßt auch nicht die Ermahung, daß wir die Verusung Gottes, die durch die Predigt des

9

n

e

15

ie

es

ur

3=

nd

e=

nuf

im

cen

uf=

ellr

ttes

rof.

fie

atia

Den

ngen

mir

wir

fol=

1 die

Ber=

Me=

m zu

per=

pebte,

on in

te, in dem

hrung

<sup>3)</sup> Bgl. die Belege bei F. Bente, Historical Introductions to the Symbolical Books, sonderlich in den Kapiteln 154 und 155: (Melanchthon) "The Father of Synergism" und "Unsound Statements of Melanchthon".

<sup>4)</sup> M. 716, 57 ff.

Wortes geschieht, nicht sollen "für e. "Spiegelsechten halten, sondern wissen, daß badurch Gott seinen Willen offenbaret, daß er in denen, die er also beruset, durchs Wort wirken wolle, daß sie erleuchtet, bekehret und selig werden rögen". De steht hiernach sest, daß die Konkordiensformel ohne alle Einschrünfung beides sehrt, die sola Dei gratia und die universalis Dei gratia.

Aber müssen wir nicht zugeben, daß diese beiden Faktoren nicht mit= einander zu stimmen scheinen? Rennt denn die Konkordienformel gar keine Löfung diefer Schwierigkeit, eine Löfung, die einen denkenden Menscher befriedigt? Doch! Die Konkordienformel kennt eine folche Lösung. Aber fie weift brauf hin, daß diese Lösung erft in der oberen Schule, im ewigen Leben, erfolgen werde. Hier in diesem Leben ift unser einziges principium cognoscendi Gottes geoffenbartes Wort, und dieses Wort führt uns nicht über diese zwei Tatsachen hinaus: Daß Menschen bekehrt und felig werden, haben sie allein der Enade Gottes zu verbanken; daß Menschen nicht bekehrt und selig werden, ist lediglich ihre eigene Schuld. Die Konfordienformel schärft fehr angelegentlich ein, daß der menschliche Horizont in diesem Leben auf die Erkerntnis der genannten zwei Bunkte beschränkt fei. Sie fagt: "Wenn wir so fern (so weit, eo usque) in diesem Artikel gehen, so bleiben wir auf der cechten Bahn, wie geschrieben stehet Hof. 13: "Israel, daß du verdirbest, bie Schulb ift bein; daß bir aber geholfen wird, das ift lauter meine Gnade.' Was aber in dieser Disputation zu hoch und aus diesen Schranken (limites) laufen will, da sollen wir mit Paulo den Finger auf ben Mund legen, gebenken und fagen: "Wer bift du, Mensch, der du mit Gott rechten willst?" 6) Und diese Sand-auf-den-Mund-Stellung erflärt die Konkordienformel für die einzige einem Christen anständige Stellung, mit der Begründung, daß wir hier — nach der Darlegung des Apostels Paulus — vor einem Geheimnis stehen, das Gott in seinem Wort uns Menschen in diesem Leben nicht geoffenbart, sondern bis zum ewigen Leben für fich behalten hat. Wir stehen hier bor einem Geheims nis, das den Apostel zu dem Ausruf veranlagt: "O welch eine Tiefe beide der Beisheit und Erkenntnis Gottes! Bie gar unbegreiflich find feine [nämlick Gottes] Gerichte und unerforschlich seine [nämlich Gottes] Bege!" Beil dies die Sachlage ift, so haben wir als Christen hier in diesem Leben durch Gottes Enade so viel Respett vor Gottes geoffens bartem Wort, daß wir "folche Folgerungen" nicht machen, nämlich nicht folche Folgerungen, wodurch wir vermittelst Einfügung des "verschiedes nen Verhaltens" in Gottes ordo salutis Gottes sola gratia streichen, um in eingebildeter Beisheit Gottes universalis gratia sicherzustellen.

Bir müssen zugestehen, daß an diesem Punkte eine große Berssuchung vorliegt, von der in der Schrift geoffenbarten Wahrheit abzusweichen. Es steht mit uns Menschen leider so, wie auch die Konkordiensformel erinnert,<sup>7)</sup> daß in unserer verderbten Natur ein "Fürwiß"

3

a

be

Le.

jáj:

un

Au

lid

der

(15

6. 10

Coll. Die

<sup>5)</sup> M. 709, 28 ff.

t

1

ır

n he

en

es

en

er=

hre i ch

ber

ern

ber

beft,

eine

efen

auf

mit

er=

ndige g des

inem zum

beim=

beide

feine

ier in

offens

6 nicht

chiede=

en, um

t abzus

ordien=

ürwih"

53.

n. e Bers

(curiositas) wohnt, wonach wir immer geneigt find, uns mehr mit Dingen zu bekummern, die Gott in feinem Wort nicht geoffenbart hat, als und lediglich in den Grenzen des geoffenbarten Wortes zu halten. Geben wir diesem Fürwit nach, so liegt es angesichts der Tatsache, daß nicht alle Menschen selig werden, wirklich fehr nahe, entweder mit den Calvinisten zu sagen: Gottes Gnade ist nicht allgemein, oder mit den Synergisten zu behaupten: Die Menschen, die tatsächlich bekehrt und selig werden und von Ewigfeit gur Seligfeit erwählt find, muffen im Vergleich mit andern Menschen ein anderes und verschiedenes Konto vor Gott haben; sie muffen sich "berschieden berhalten", nicht das gleich üble Berhalten an sich haben und daher auch nicht in gleicher Schuld vor Gott stehen. Wir befinden uns hier an dem Punkte, der von alters her mit dem Ausdruck "das Kreuz der Theologen", crux theologorum, bes zeichnet worden ist. Zu betonen ist "das Kreuz der Theologen". Bei den Laienchristen steht es in der Regel anders. Diese glauben auf Grund der Schrift einfältig: Wer bekehrt und selig wird, wird allein durch Gottes Gnade bekehrt und selig; wenn jemand unbekehrt bleibt und verlorengeht, so ift das seine eigene Schuld. Die Laienchriften machen halt an dem Punkte, den die Konkordienformel als die Grenze ber menschlichen Erkenntnis in diesem Leben aufzeigt. Anders fteht es bei den Theologen. Diese finden viel schwerer das Gleichgewicht. Auch solche Theologen, benen man den Glauben an den Sünderheiland nicht abzusprechen wagt, kommen nicht selten auf den Gedanken, sie als Theologen hätten den Beruf — über die Offenbarung des Wortes Gottes hinaus —, Shstem und Ordnung in die christliche Lehre hineinzubringen. Die Geschichte der "theologischen" Behandlung der crux theologorum ist zumeist eine traurige. Bei der Behandlung der Frage, warum nicht alle Menschen bekehrt und selig werden, fahren in den meisten Fällen die einen links, die andern rechts in den Graben. Sie leugnen entweder die universalis oder die sola gratia. Wir haben diese trauxige Tatsache anderswo dogmengeschichtlich in ihren Haupterscheinungen dargestellt.8) Die rechte, schriftgemäße Straße, die den linken und den rechten Graben bermeibet, die beides, die universalis und die sola gratia, festhält und die Löfung der Schwierigkeit, die hier für das menschliche Begreifen in diesem Leben vorliegt, erst im Lichte der Herrlichkeit erwartet — diese rechte, schriftgemäße Straße ist in der Konkordienformel ausführlich, thetisch und antithetisch, beschrieben. Soweit wir sehen, ist dieser schriftgemäße Rurs nur dreimal in der Geschichte der christlichen Kirche in öffent = lichen kirchlichen Dokumenten aufgezeigt worden: in den Beschlüssen der Shnode von Orange (529), im 11. Artikel der Konkordienformel (1580) und in den 13 Thesen der Missourishnode, Fort Wahne (1881).9)

<sup>8)</sup> Chriftliche Dogmatit II, 24 ff.; etwas turger auch in "Zur Einigung", S. 16 ff.

<sup>9)</sup> Die Beschlüsse ber Synobe von Orange finden sich bei Mans, Amplissima Coll. Concil. VIII, 712 ff. Die wichtigsten der 25 capitula find mitgeteilt in F. A., "Die Grundbifferenz in der Lehre von der Bekehrung und Gnadenwahl", S. 34 ff.

Mit Recht ist daran erinnert worden, daß an der rechten Behand= lung der crux theologorum "das theologische Schlußeramen" in der Lehre von der Bekehrung und darum auch in der Lehre von der Gnaden= wahl gemacht wird. Dies haben wir anderswo 10) fo begründet: "Die schriftgemäße Lehre von der Gnadenwahl fegt die letten Refte des Belagianismus und Rationalismus aus. Biele rühmen bona fide die sola gratia als das Herz der chriftlichen Lehre. Sobald fie aber an die Frage herantreten, ob die Menschen, welche selig werden, im Vergleich mit benen, die verlorengehen, vor Gott in gleicher Schuld find und fich gleich übel berhalten, da meinen fie, auf feiten der Seligwerdenden ein Bohlverhalten und eine geringere Schuld annehmen und fo bie sola gratia leugnen zu müssen. Ferner: Biele rühmen bona fide die Schrift als die einzige Quelle und Norm der chriftlichen Lehre. Sobald ihnen aber zugemutet wird, daß fie beide Wahrheiten, die universalis und die sola gratia, ohne rationelle Vermittlung, lediglich auf Grund der Schrift festhalten follen, da lassen auch solche, die sich in das luthes rifche Lager rechnen, das Schriftpringip fahren und rationalisieren sich mit dem späteren Melanchthon in das spnergiftische Lager hinein." Der Jurift Karl Friedrich Göschel († 1861) war selbst von philosophis schen Anwandlungen in der Theologie nicht ganz frei. 11) Aber in einer Schrift über die Konkordienformel macht er zum 11. Artikel die folgende richtige Bemerkung: "An diesem Artikel wird es wirklich immer beutlicher, wie die Konfordienformel gegen allen Rationalismus, auch gegen den feinsten, gegen den Rationalismus der Gläubigen, ohne Ansehen der Berfon fräftig zu Felde zieht. Eben dadurch hat fie fich so vielen Bider= spruch zugezogen bis zur Stunde; fie ist dem Rationalismus aller Stusen entgegen, und darum ift ihr auch aller Rationalismus abgeneigt, auch der Rationalismus, der sich selbst nicht dafürhält." 12) Sinne äußerte sich auch D. Walther in einem längeren Artikel, der im 9. Jahrgang von "Lehre und Wehre" (1863) fich findet. Diefer Artifel richtet sich gegen den Lizentiaten der Theologie E. W. Krummacher, der in der reformierten "Erlanger Kirchenzeitung" unter dem Titel "Warum wir nicht lutherisch, sondern reformiert sind?" erschien und hierzulande zu Propagandazweden nachgedruckt wurde. Walther schreibt hier u.a.: "Die lette Probe, ob eine Darstellung der Lehre des Evangeliums pelas gianischen ober semipelagianischen Sauerteig enthalte, ift in ber Dars stellung der Lehre von der Gnadenwahl zu suchen. Die Erfahrung bezeugt es leider, daß viele Lehrer in ihrer Lehrdarstellung die pelagias nischen Frewege nur so lange meiden und daran glücklich vorbeikommen, bis fie die Lehre von der Gnadenwahl oder Prädestination zu behandeln fich anschiden. Sier wird es endlich nur zu oft offenbar, daß sich felbst

of

M

to

of

to 12.

Lo

is d

mor

<sup>10)</sup> Chriftl. Dogmatif III, 568.

<sup>11)</sup> Chriftl. Dogmatif III, 577.

<sup>12)</sup> Die Konfordienformel nach ihrer Geschichte, Behre und firchlichen Ber beutung. Bon R. Fr. Gofchel, D. j. u. Leipzig 1858. S. 144 f.

unter denjenigen, welche das Bekenntnis der Konkordienformel von der Erbfünde und bom freien Billen Bort für Bort unterschreiben zu können vermeinen, solche befinden, welche von allen pelagianischen Vor= ftellungen noch keineswegs geheilt find. . . . Die Konkordienformel bleibt dabei: daß Menschen selig werden, das hat seinen Grund lediglich in Gottes freier Gnade; hingegen daß Menschen verdammt werden, das hat lediglich seinen Grund in des Menschen Sünde und Schuld. Sie sieht auch, daß sich dies nach der Bernunft nicht reimen lasse; sie sieht auch, daß nach der Vernunft, wenn Menschen nur um ihrer Günde willen verdammt werden, die andern um ihres Besserseins willen selig werden muffen, oder, wenn Menschen nur aus freier Gnade felig werden, die andern aus Mangel des Gnadenwillens Gottes verdammt werben muffen; aber weil beides in Gottes Wort freht, daß Gott die Erwählten allein nach dem Bohlgefallen feines Willens zu Lobe feiner herrlichen Gnade schon von Ewigkeit erwählt und daß die Berdammten, während Gott aller Menschen Seligkeit wolle, um ihrer eigenen Sünde und Schuld willen verworfen find, so glaubt, lehrt und bekennt die Konkordiensormel beides, schlägt nicht mit den Calvinisten eine Vernunftbrücke über den gähnenden Abgrund dieses unerklärlichen Geheimnisses, läßt beides stehen und betet in Demut Gott in seiner unbegreiflichen Beisheit an, die Lösung dieses scheinbaren Widerspruchs im ewigen Leben erwartend."

1

e

r

ď)

i=

er

de

t=

en

er

r=

ien

uch

gen

im

ifel der

nde

. a.: ela=

dar=

cung

igia=

men,

ideln

felbst

n Bes

Wenn Prof. Grau-Königsberg von uns Missouriern sagt: "Sie machen solche Folgerungen nicht", nämlich aus dem Lehren der solg gratia die Leugnung der universalis gratia zu "folgern", so stellt er damit uns Missouriern das Zeugnis der Orthodogie im Sinne der Konstorbienformel und der lutherischen Kirche aus. Wenn die Bekämpfer der Missourishnode veranlaßt werden könnten, "solche Folgerungen" auch zu unterlassen, so würden sie damit ihre eigene Lehrstellung wesentslich verbessern und den Punkt aus dem Wege räumen, den sie zum Trensnungspunkt zwischen sich und den "Missouriern" gemacht haben.

F. Bieper.

### The Eucharist between 30 and 325 A.D.

It was in the year 30 A. D., on the evening of the fourteenth of Nisan, corresponding roughly to one of the last days of our March. On this first day of Unleavened Bread, Jesus, responding to a reminder on the part of His disciples, exercised the functions of the head of the household or family in sending Peter and John to make ready the Passover for the evening celebration. Mark 14, 12.13; Matt. 26, 17—19; Luke 22, 7 ff. The room where the Lord celebrated the Passover with His disciples for the last time is described as being furnished, or fitted out, with sofas and one or more tables, all ready for the purpose which Jesus had in mind,

namely, that of a meeting- and dining-room. The surroundings were utterly unlike those which had characterized the life of Jesus in His lifelong poverty, relic ed as it was but occasionally by the ministrations of faithful friends. Luke 8, 3. The entire scene and setting, there in the upper room of the house at Jerusalem, is in keeping with the purpose of Christ, namely, to give to His disciples of all times a meal of remembrance and spiritual values befitting their rank as kings and priests before God and His Father. Rev. 1, 6.

The incidents of that evening can easily be set forth on the basis of the inspired account and other fairly reliable sources. Jesus came in with His disciples "when even was come," Matt. 26, 20, the day of the feast having come with sunset or when the first stars became visible in the sky. The celebration was formally opened when the head of the house spoke a prayer of thanksgiving and a blessing upon the meal, the first cup of the feast then being passed around. It was at this point that Jesus solemnly declared to His disciples: "With desire have I desired to eat this Passover with you before I suffer." Luke 22, 16. And it was here also that there arose a contention among the disciples which of them should be accounted the greatest, Luke 22, 24, whereupon Jesus gave them the lesson of the washing of feet, ordinarily the work of the house-slaves, but in this case taken over by Himself, as a rebuke directed against their false ambitions, John 13, 1—20.

The supper had meanwhile been served (δείπνου γινομένου). The bitter herbs were dipped in vinegar or salt water; the roast lamb was brought in, together with the sauce known as charoseth, and the slabs, or loaves, of unleavened bread. The small assembly sang the first part of the Great Hallel, and the second cup of wine was passed around.

n

I

W

th

W

no

an

of

888

ber

par

int

Whi

test

Chr

are

acco

brok

But before the meal actually began, the Head of the house had solemnly spoken the blessing over the wine: "Blessed be Thou, Lord, our God, King of the earth, who createst the fruit of the vine," just as he pronounced the words of benediction over the bread: "Blessed be Thou, Lord, our God, King of the earth, who bringest forth bread out of the earth." As He now broke one of the loaves of unleavened bread, he distributed it with some of the bitter herbs, saying: "This is the bread of affliction which our fathers ate in Egypt." A thanksgiving was spoken also over the lamb in order that it could be served to all. The morsels of bread were dipped into the sauce, which could be reached by all those partaking of the meal, one large vessel serving the purpose. It was during this part of the meal that Jesus dipped the sop, or

morsel, and gave it to Judas Iscariot after He had made the announcement that one of His own band would betray Him, the excitement which followed being so great as to cover the little byplay which was so carefully noted by John, John 13, 27—30, and incorporated also into the Gospel of St. Matthew, chap. 26, 25.

The main course of the meal having come to an end, the benediction over the cup was again pronounced, for the third cup, which was now passed around, was called the cup of blessing, τὸ ποτήριον τῆς εὐλογίας or ὑμνήσεως. 1 Cor. 10, 16. Goodwin (Moses et Aaron, seu Civiles et Ecclesiastici Ritus, 496) here remarks: Sic benedictio calicis et inchoat et claudit convivium. At this point Jesus interruped the ceremonies of the Passover celebration. He did not denounce or repudiate the Sacrament of the Old Testament, but He quietly and effectively substituted for it the corresponding Sacrament of the New Covenant. He took bread (agros), and when He had spoken the blessing, or the thanksgiving, He broke it and gave it to the disciples, saying: "Take, eat; this is My body, which is given for you; this do in remembrance of Me." And He took the cup, as Luke in particular notes, after supper, μετὰ τὸ δειπνῆσαι, saying: "Drink ye all of it; for this is the cup of the new covenant in My blood, which is shed for many for the remission of sins." Then He added: "But I say unto you, I will not drink henceforth of this fruit of the vine until that day when I drink it new with you in My Father's kingdom." Cp. Matt. 26, 26-29; Mark 14, 22-25; Luke 22, 19. 20. There followed the wonderful farewell discourses of the Savior before the singing of the last part of the Great Hallel, Matt. 26, 30; Mark 14, 26, after which the little company left the upper room, if, indeed, they had not already proceeded to the courtyard of the house where John 15 and 16 may have been spoken, later continuing through the valley of the Kidron to the Garden of Gethsemane, while Judas Iscariot assembled and led forth his motley band of Roman soldiers, members of the Temple guard, and servants of Sanhedrin members, in particular those of the high priest, in order to betray his Master into the hands of His enemies.

d

T

ıt

m

ed

v).

ast

th,

bly

ine

had

10u,

the

the

who

e of

the

our

r the

oread

those

. It

p, or

Such is the story of that memorable evening, the night in which Jesus was betrayed, when He established His last will and testament, the Sacrament of His body and blood. And the early Christian Church treasured this gift of the Savior's grace. We are told that the believers at Jerusalem continued daily with one accord in the Temple, in the public services of the Word, and broke bread from house to house, in the closed meeting of the

Eucharist. Acts 2, 46. In the congregations outside of Judea also, where the majority of the members may have been of Gentile origin, the disciples came together upon the first day of the week to break bread. Acts 20, 7. They also connected with the celebration of the Eucharist the celebration of a common meal of fellowship, later known as the agape, which was to symbolize both the union and the communion of the believers. Cp. 1 Cor. 11, 19. 20; Gal. 2, 12-14; Jude 12. This meal evidently intended to carry out the former significance of the Passover supper. We shall briefly touch upon its later history below. Chrysostom writes of this period of the Church: "The first Christians had all things in common, as we read in the Acts of the Apostles; and when that ceased, as it did in the apostles' time, this came in its room, as an efflux, or imitation, of it. For though the rich did not make all their substance common, yet upon certain days appointed they made a common table; and when their service was ended and they had all communicated in the holy mysteries, they all met at a common feast, the rich bringing provisions; and the poor, and those who had nothing, being invited, they all feasted in common together." (Bingham, Antiquities, Book XV, chap. VI, sec. 6.)

Twenty-seven years after the institution of the Lord's Supper, approximately 57 A. D., shortly after Easter, a man who was not present on that memorable evening wrote down the first account of the institution, having, as he states with great emphasis, received of the Lord that which he had delivered to the Corinthians by way of oral preaching and which he now fixed for all times in the written form of 1 Cor. 11, 23-25, adding to the historical narrative an exposition and application which is essential for the proper use of the Lord's Supper to this day, vv. 26-34. That man was the Apostle Paul. And within approximately the next decade three others wrote the same account, two of them in Rome, both of these not having been present in Jerusalem in the year 30, and one in Palestine, who was indeed an eye-witness of the institution. The former two were Mark and Luke; the latter, Matthew. Such is the history of the institution of the Eucharist and of its celebration in the early decades of the Christian Church.

How may we summarize the facts, both as to doctrine and practise, given in these accounts? As for our Lord Himself, the following is clearly shown:—

He brought the Old Covenant to an end with the last celebration of its Sacrament of the Passover lamb, but He connected its symbolism with that of the New Covenant, in the assembly of believers in one communion.

He affirmed in the most emphatic manner the vicarious atonement (given for you, broken for you, new testament in My blood, for the remission of sins).

He gave to the believers of the New Testament a most remarkable seal of the objective justification wrought for all men in offering to all who partake of that meal, by the sacramental presence, the full assurance of the atonement, the ἀπολύτρωσις διὰ αἵματος αὐτοῦ.

He showed that the sacramental presence is actual and factual, not merely symbolic or commemorative, and yet He taught neither transubstantiation nor consubstantiation.

To this we add the application made by St. Paul in his inspired account:—

He, as implied by Jesus, showed that the Sacrament was to be celebrated throughout the period of the New Testament.

He set forth the essential qualifications of the worthy communicant, especially as to self-examination and faith.

He showed, and warned against, the dangers of unworthy reception.

He safeguarded the Sacrament against the contamination of transubstantiation, consubstantiation, impanation, communion under one form, and the adoration of the elements by the simple and clear manner of his teaching.

1

e

e

een

d

a-

Such was the situation between 30 A.D. and the end of the first century of the Christian era. The Christians of these seven decades evidently accepted the teaching of Christ and of His great apostle as it was brought to their attention and carefully abstained from human speculation concerning the miraculous gift.

We now come to the period of the Apostolic Fathers, extending from the beginning to somewhat beyond the middle of the second century and bringing to our attention such names as Clement of Rome, Ignatius of Antioch, Polycarp of Smyrna and such titles as the Didache, the Letter of Barnabas, the Shepherd of Hermas, and the Epistle to Diognetus. During this time we find no formal treatises on the Lord's Supper, but certain incidental remarks and an occasional short paragraph enable us to form a fairly correct picture of the attitude taken by the Christians while the disciples of the apostles were the teachers of large congregations.

Clement of Rome, who was nearest to the Apostolic Age in point of time and local contact, has only one reference which may be construed as referring to the Eucharist, when he writes (I. Epistle, XL, 2): "He commanded us to celebrate sacrifices and services and that it should not be done thoughtlessly and disorderly, but at fixed times and hours." But in the other writings of the Apostolic Fathers we find at least a few passages which give us some idea of the attitude taken by the Christians of that day with regard to the Lord's Supper and its celebration. As for the external features connected with the Sacrament, Ignatius writes to the Ephesians (chap. XIII): "Seek, then, to come together more frequently είς εὐχαριστίαν θεοῦ καὶ είς δόξαν (for the Eucharist of God and for praise). For when you gather together frequently, the powers of Satan are destroyed, and his mischief is brought to nothing, by the concord of your faith." The Didache prescribes (chap. XIV): "On the Day of the Lord come together, break bread, and hold Eucharist after confessing your transgressions that your offering may be pure; but let none who has a quarrel with his fellow join in your meeting until he be reconciled, that your sacrifice be not defiled."

That the Eucharist continued to hold a permanent place in the Postapostolic Church appears also from the fact that its liturgy is referred to in several places. Ignatius writes to the Ephesians (chap. XX): "... you all severally join in the common meeting in grace from His name, in one faith, and in Jesus Christ, who was of the family of David according the the flesh, the Son of Man and the Son of God, so that you obey the bishop and the presbytery with an undisturbed mind, breaking one bread, which is the medicine of immortality, the antidote that we should not die, but live forever in Jesus Christ." Evidently the writer has certain passages from the liturgy of the Eucharist in mind here, but at the same time he sets forth the doctrine of the Sacrament as it was held at the beginning of the second century. The most extensive passage that we have with reference to the liturgy of the Eucharist at this time is that contained in the Didache, chaps. IX and X: "And concerning the Eucharist, hold Eucharist thus: First concerning the cup: 'We give thanks to Thee, our Father, for the holy vine of David, Thy child, which Thou didst make known to us through Jesus, Thy Child; to Thee be glory forever!' And concerning the broken bread: 'We give Thee thanks, our Father, for the life and knowledge which Thou didst make known to us through Jesus, Thy Child; to Thee be glory forever! As this broken bread was

scattered upon the mountains, but was brought together and became one, so let Thy Church be gathered together from the ends of the earth into Thy kingdom; for Thine is the glory and the power through Jesus Christ forever.' But let none eat and drink of your Eucharist except those who have been baptized in the Lord's name. For concerning this also did the Lord say: 'Give not that which is holy to the dogs.' But after you are satisfied with food, thus give thanks: 'We give thanks to Thee, O holy Father, for Thy holy name which Thou didst make to tabernacle in our hearts and for the knowledge and faith and immortality which Thou didst make known to us through Jesus, Thy Child. To Thee be glory forever!... Let grace come and let this world pass away. Hosanna to the God of David! If any man be holy, let him come; if any man be not, let him repent: Maran atha, Amen.' But suffer the prophets to hold Eucharist as they will."

A feature of the attitude of the Church in those days was the insistence upon the prerogatives of the clergy, as stewards of the mysteries of God. Ignatius writes to the Smyrnaeans (chap. VIII): "Let that be considered a valid Eucharist which is celebrated by the bishop or by one whom he appoints." This is said in connection with another statement, which makes the situation very emphatic: "See that you all follow the bishop, as Jesus Christ follows the Father, and the presbytery as if it were the apostles. Let no one do any of the things appertaining to the Church without the bishop."

But the specific doctrinal discussion was not entirely lacking during this period. Ignatius writes to the Philadelphians (chap. IV): "Be careful therefore to use one Eucharist (for there is one flesh of our Lord Jesus Christ and one cup for union with His blood, one altar, as there is one bishop with the presbytery and the deacons, my fellow-servants), in order that whatever you do you may do it according unto God." And again: "They [the heretics] abstain from Eucharist and prayer because they do not confess that the Eucharist is the flesh of our Savior Jesus Christ, who suffered for our sins, which the Father raised up by His goodness."

e

The following points appear in the various passages quoted, most of which have been noted and a number correctly evaluated by various writers in the history of dogma:—

Frequent meetings for the purpose of celebrating the Lord's Supper were urged, and the Sunday celebration was specifically mentioned.

There was a fairly complete liturgy, with special prayers concerning each of the elements, naming also the benefits derived from the Sacrament.

The celebration of the Eucharist was in the hands of the bishop as a prerogative connected with his office.

The real presence was taught, but without any reference to transubstantiation or any but a sacramental presence.

The Lord's Supper was distinctly connected with the atonement.

It was asserted that knowledge and faith was wrought through the Sacrament.

Only baptized persons and mature Christians were permitted to partake of it.

The Sacrament was supposed to confer strength against the power of Satan.

Those living in a quarrel with their neighbors were regarded as unworthy.

The Sacrament was considered a medicine of immortality, and the eschatological idea was stressed.

The heretics were condemned for not accepting the truth of the Sacrament.

The Eucharist was regarded as a communion, or fellowship, through the one bread.

The concept of an offering ( $\vartheta voia$ ) connected with the Eucharist was mentioned, though as yet confined to the prayers and the act of worship.

The last part of our investigation concerns the so-called Ante-Nicence Church Fathers, including some apologists and theologians ordinarily not included in the list of these men. The following writers are of importance for our topic: Justin Martyr (110—166), Irenaeus (125—202), Tertullian (150—220 or 240), Clement of Alexandria and Jerusalem (fl. 193—211), Cyprian of Carthage (fl. 248—258), Hippolytus (d. 236), Origen (158—254), to which will be added, as offering summaries or the culmination of the theological work of the Ante-Nicene period, as well as the transition to the Post-Nicene period, the Apostolic Constitutions and Canons (second to eighth century), Athanasius (279—373), Cyril of Jerusalem (315—386).

Our first consideration is that pertaining to external rites and customs connected with the celebration of the Eucharist. The administration of the Lord's Supper was in the hands of the clergy,

in particular those of the bishop, it being understood during this entire period that they held a distinct office as stewards of the mysteries of God. In the appendix to the works of Hippolytus (Ante-Nicene Fathers, V, 257, 31. 37) we read: "When a bishop celebrates the Holy Communion (Synaxis), the presbyters who stand by him should be clothed in white. . . . A deacon may dispense the Eucharist with the permission of a bishop or presbyter." In the Apostolic Constitutions, chap. LVII (VII, 421) we read: "As to the deacons, after the prayer is over, let some of them attend upon the oblation of the Eucharist, ministering the Lord's body with fear." And that such ministering included the carrying of the consecrated elements to the sick persons of the diocese appears from the note in Cyprian (V, 488) which warns the ministers against having their hands spotted with the sword and blood after the Eucharist has been carried in them (nec post gestatam eucharistiam manus gladio et cruore maculatur). A summary of the situation with regard to the administration of the Sacrament is found in the Apostolic Constitutions (VII, 429, X): "Neither do we permit the laity to perform any of the offices belonging to the priesthood; as, for instance, neither the sacrifice, nor Baptism, nor the laying on of hands, nor the blessing, whether the smaller or the greater; for no one taketh this honor to himself but he that is called of God. For such sacred offices are conferred by the laying on of the hands of the bishop. But if a person to whom such an office is not committed, seizes upon it himself, he shall undergo the punishment of Uzziah."

As for the feast of the agape, which had been celebrated in connection with the Lord's Supper since the time of the apostles, it continued for several centuries, although its object was often misunderstood by the heathen, a situation for which the Christians were themselves partly to blame, chiefly on account of their disciplina arcani, which kept them from explaining many of their usages and observances to such as were not yet bona-fide candidates for membership. The feast of the agape was at first celebrated before the Communion, in imitation of our Savior's institution. But in the beginning of the second century, as we may infer from the well-known account of Pliny, the Sacrament was celebrated first, and a later meeting was devoted to a common meal; for his words read: ". . . that they met on the Lord's Day to sing hymns to Christ and bind themselves by a Sacrament. . . . When this is done, their custom is to depart and meet again to partake of an entertainment, but that a very innocent one, and common to all"

ρf

h

10

i-

id

ril

nd

d-

y,

(... quod essent soliti stato die ante lucem convenire carmenque Christo quasi Deo dicere, . . . seque sacramento obstringere, . . . quibus peractis morem sibi discedendi fuisse, rursusque ad capiendum cibum, promiscuum tamen et innoxium). (Plinii liber X, ep. XCVII.) This is affirmed also by Tertullian about the end of the century. According to him the celebration of the common meal came after that of the Lord's Supper. (Apol., c. XXXIX.) As for the conclusions to be drawn, Bingham remarks (Antiquities, Book XV, chap. VII, § 8): "It was the rule in the African Church to receive the Eucharist fasting at all times, except one day, which was the Thursday before Easter, commonly called Coena Domini, because it was the day on which our Savior celebrated His last supper and instituted the Eucharist after supper; in imitation of which it was the custom to celebrate the Eucharist after supper on this day in the African churches, but on no other day whatsoever." The agape later deteriorated with the increasing worldliness of the Church, so that its celebration was forbidden by Ambrose of Milan and by several councils (Third of Carthage, Laodicea, Orleans, Trullensis I).

During the almost two centuries here concerned the earthly elements used by the Lord at the time of the institution were used in every part of the Church. There was never the slightest question as to the fact that bread (apros) must be used, although there was a long controversy on the question whether leavened or unleavened bread should be used, the discussion subsequently leading to the Azymite Controversy between the Oriental and the Western Church (Council of Florence, 1439). There was also never the slightest doubt within the orthodox section of the Church as to the use of wine as the second element, all the teachers of the Church being unanimous in their denunciation of the followers of Tatian, called Hydroparastatae or Aquarii, and of the Encratites. But it was a peculiarity of this age that the mixture of wine and water, originally introduced, according to the best authorities, partly on account of the great strength of the Oriental wines, partly on account of the celebration of the Eucharist in the early morning, after which the slaves had to return to work without a suspicion of an intoxicating drink on their breath, partly on account of the symbolism spoken of by John in connection with Christ's death, when blood and water flowed from His riven side, was insisted on as necessary for a proper celebration of the Eucharist. Clement of Alexandria writes in the Instructor, chap. II (II, 242): "Accordingly, as wine is blended with water, so is the Spirit with man. And

tu

th

the one, the mixture of wine and water, nourishes to faith, while the other, the Spirit, conducts to immortality. . . . And the mixture of both, of the water and the Word, is called Eucharist, renowned and glorious grace; and they who by faith partake of it are sanctified both in body and soul." In the Epistles of Cyprian we read (V, 359): "Know, then, that I have been admonished that, in offering the cup, the tradition of the Lord must be observed and that nothing must be done by us but what the Lord first did on our behalf, as, that the cup which is offered in remembrance of Him should be offered mingled with wine. For when Christ says, 'I am the true Vine,' the blood of Christ is assuredly not water, but wine; neither can His blood by which we are redeemed and quickened appear to be in the cup when in the cup there is no wine whereby the blood of Christ is shown forth, which is declared by the Sacrament and testimony of all the Scriptures." And again (V, 362): "For because Christ bore us all in that He also bore our sins, we see that in the water is understood the people, but in the wine is shown the blood of Christ. But when the water is mingled in the cup with wine, the people is made one with Christ, and the assembly of believers is associated and conjoined with Him on whom it believes; which association and conjunction of water and wine is so mingled in the Lord's cup that the mixture cannot any more be separated. ... Thus, therefore, in consecrating the cup of the Lord, water alone cannot be offered, even as wine alone cannot be offered. For if any one offer wine only, the blood of Christ is dissociated from us; but if the water be alone, the people are dissociated from Christ; but when both are mingeld and are joined with each other by a close union, there is completed a spiritual and heavenly Sacrament. Thus the cup of the Lord is not indeed water alone nor wine alone, unless each be mingled with the other; just as, on the other hand, the body of the Lord cannot be flour alone or water alone, unless both should be united and joined together and compacted in the mass of one bread, in which very Sacrament our people are shown to be made one, so that in like manner as many grains, collected and ground and mixed together into one mass, make one bread, so in Christ, who is the heavenly Bread, we may know that there is one body, with which our number is joined and united." Fortunately Luther, with his usual good common sense and correct evaluation of Scriptural background, set aside the false insistence upon the  $\varkappa\varrho\tilde{a}\mu a$  and the conclusions based upon false premises. - If space permitted, we might have at least some discussion of a peculiar aberration con-

d

n

18

ed

1e

ch

st

of

ng

ed

as

ig-

ac-

int

ter

an

the

th,

on

of

rd-

Ind

nected with the celebration of the Eucharist during these centuries, namely, that of admitting all baptized members of the congregation, including children, to the Lord's Supper, a practise which is referred to by Cyprian in his De Lapsis and quoted with approval by Augustine. Fortunately the full development and defense of this custom belongs to the next period of church history. The statement of the Apostolic Canons concerning the attendance has far more to recommend it: "All such of the faithful as come to church and hear the Scriptures read, but stay not for the prayers and to partake of the Holy Communion, ought to be suspended as authors of disorder in the Church." (Thalhofer Ed., 318.)

Much interest naturally attaches to the liturgical ordinances of this period because they are so intimately connected with the life of the believers. These refer, in part, to the days and to the frequency of celebration. Tertullian writes, in his De Corona, chap. III: "We take also, in congregations before daybreak, and from the hand of none but the presidents, the Sacrament of the Eucharist, which the Lord both commanded to be eaten at meal-times and enjoined to be taken by all alike (men and women, rich and poor)." (III, 94.) In the Epistles of Cyprian the statement is found (V, 363): "It behooved Christ to offer about the evening of the day, that the very hour of sacrifices might show the setting and the evening of the world. But we celebrate the resurrection of the Lord in the morning." One of the sentences in the works of Hippolytus reads (V, 252): "Come, ye hierarchs, who did Me sacred service blamelessly day and night and made the oblation of My honorable body and blood daily." On the other hand, light is thrown on the changing conditions at the end of this period by the decrees of Fabian, taken from the Decretal of Gratian (VIII, 640): "Every one of the faithful should communicate three times a year. . . . Although they may not do it more frequently, yet at least three times in the year should the laity communicate, unless one happen to be hindered by any more serious offenses, to wit, at Easter, at Pentecost, and the Lord's Nativity."

i

8

C

d

SI

 $(\dot{a}$ 

T

th

in

Uı

the

par

ete

and

whi

con

As for the *liturgy* itself, Justin gives us the following picture at the beginning of the period of the Church Fathers, in his *First Apology* (I, 186): "Then we all rise together and pray, and, as before said, when our prayer is ended, bread and wine and water are brought, and the president in like manner offers prayers and thanksgivings according to his ability, and the people assent, saying Amen; and there is a distribution to each and a participation of that over which thanks have been given, and to those who are

absent a portion is sent by the deacons. And they who are wellto-do and willing give what each thinks fit; and what is collected is deposited with the president, who succors the orphans and widows and those who, through sickness or any other cause, are in want and those who are in bonds, and the strangers sojourning among us, and, in a word, takes care of all who are in need. But Sunday is the day on which we all hold our common assembly, because it is the first day on which God, having wrought a change in the darkness and matter, made the world; and Jesus Christ, our Savior, on the same day rose from the dead." To this information we add a section from the Apostolic Constitutions, including a statement concerning the so-called kiss of peace, as it was continued in the Church for centuries after the time of the apostles as a remnant of a Jewish ceremony connected with their meals of fellowship. We read (VII, 442): "Then let the men give the men, and the women give the women, the Lord's kiss. But let no one do it with deceit, as Judas betrayed the Lord with a kiss. After this let the deacon pray for the whole Church, for the whole world, and the several parts of it, and the fruits of it. . . . After this let the sacrifice follow, the people standing and praying silently; and when the oblation has been made, let every rank by itself partake of the Lord's body and precious blood in order and approach with reverence and holy fear, as to the body of their King. Let the women approach with their heads covered, as it is becoming the order of women; but let the door be watched, lest any unbeliever or one not yet initiated come in." — We add here a few significant passages from some of the earliest liturgies. From the consecration of the liturgy contained in the Apostolic Constitutions: "That Thou mayest send down Thy Holy Spirit upon this sacrifice as the memorial of the suffering of Thy Son, the Lord Jesus, in order that He may set forth (ἀποφήνη) this bread as the body and this cup as the blood of Thine Anointed." The distribution was made with the words: "This is the body of Christ. — This is the blood of Christ." From the Liturgy of St. James: "Having blessed, having sanctified, having broken, He gave it to His holy disciples and apostles, saying, Unto the forgiveness of sins and unto eternal life. . . . We give thanks to Thee, Christ, our God, who hast made us worthy to partake of Thy body and blood for the forgiveness of sins and unto eternal life." From the Liturgy of the Syrian Jacobites: "Again and again by this pure, holy oblation and propitiatory sacrifice which has been offered to God the Father and consecrated and accomplished and consummated by the descent of the living Holy

t

e

1-

9-

g-

n,

of

gh

he

n-

st,

re

rst

88

ter

ind

ing

of

are

Ghost... for the blessed folk who draw nigh and receive it in the belief of the truth and those for whom it is offered and consecrated: again and more especially we are praying." (Brightman, Liturgies Eastern and Western.) This list could be enlarged almost indefinitely.

In most of the passages thus far submitted there was some doctrinal thought pertaining to the Eucharist. But we also find a number of direct doctrinal expositions, which enable us to form a fairly complete picture or concept of the ideas connected with the Eucharist between 150 and 325 A.D. Justin Martyr writes in his First Apology, chap. LXVI (I, 186): "And this food is called among us εὐχαριστία, of which no one is allowed to partake but the man who believes that the things which we teach are true and who has been washed with the washing that is for the remission of sins and unto regeneration and who is so living as Christ has enjoined. For not as common bread and common drink do we receive these; but in like manner as Jesus Christ, our Savior, having been made flesh by the word of God, had both flesh and blood for our salvation, so likewise have we been taught that the food which is blessed by the prayer of His Word and from which our blood and flesh by transmutation are nourished, is the flesh and blood of that Jesus who was made flesh. For the apostles, in the memoirs composed by them, which are called gospels, have thus delivered unto us what was enjoined upon them — that Jesus took bread and, when He had given thanks, said, 'This do ye in remembrance of Me, this is My body'; and that, after the same manner, having taken the cup and given thanks, He said, 'This is My blood,' and gave it to them alone. Which the wicked devils have imitated in the mysteries of Mithras, commanding the same thing to be done. For that bread and a cup of water are placed with certain incantations in the mystic rites of one who is being initiated you either know or can learn." Irenaeus says concerning the bread of the Lord's Supper (Adv. Haer., lib. IV, cap. XXXIV): "The bread, which is taken from the earth, has the invocation of God upon it, and then it is no longer common bread, but the Eucharist." And again (I, 528): "But vain in every respect are they who despise the entire dispensation of God and disallow the salvation of the flesh and treat with contempt its regeneration, maintaining that it is not capable of incorruption. But if this indeed do not attain salvation, then neither did the Lord redeem us with His blood, nor is the cup of the Eucharist the communion of His blood, nor the bread which we break the communion of His body. For blood can come only from veins and flesh

B

H

ci

Wi

tio

0r

the

a l

are

cei

Cyı

tead

and whatsoever else makes up the substance of man, such as the Word of God was actually made. By His own blood He redeemed us, as also His apostle declares: 'In whom we have redemption through His blood, even the remission of sins.' And as we are His members, we are also nourished by means of the creation. . . . He has acknowledged the cup (which is part of the creation) as His own blood, from which He bedews our blood; and the bread (also a part of the creation) He has established as His own body, from which He gives increase to our bodies." And again (Fragment, 36): "The oblation of the Eucharist is not fleshly, but spiritual and therefore clean. For we offer to God the bread and the cup of blessing, giving thanks to Him that He bade the earth send forth these fruits for our nourishment; and afterwards, having performed the oblation, we call on the Holy Ghost that He would make this sacrifice, the bread the body of Christ and the cup the blood of Christ, that they who receive these antitypes may receive forgiveness of sins and eternal life." In the Epistles of Cyprian a number of passages are noteworthy for our purpose (V, 350. 398. 363), of which the second is valuable in setting forth his teaching on the union and communion: "Besides, even the Lord's sacrifices themselves declare that Christian unanimity is linked together with itself by a firm and inseparable charity. For when the Lord calls bread, which is combined by the union of many grains, His body, He indicates our people, whom He bore as being united; and when He calls the wine, which is pressed from many grapes and clusters and collected together, His blood, He also signifies our flock linked together by the mingling of a united multitude."

d

n

e

1e

ns d.

e;

de

on, by

by

sus sed

hat

He

is

cup

em of

ead

the

can

per

rom

nger But

n of mpt

tion.

the

t the

com-

flesh

Just a few more testimonies, and we shall be able to summarize the teaching of these centuries. Tertullian writes: "Taking bread, He made it His body. . . . Our Lord in the Gospel showed bread, making it His body, in order that you might thence understand Him to have given the bread the figure of His body." (Ad Marcionem, 20.40.) Clement of Alexandria states: "The vine bears wine as the Word bears blood; both are drunk by men into salvation, the wine bodily, the blood spiritually." (Paedagogos, 1.) Origen has a very strong sentence: "We eat with prayer and thanksgiving the bread which we offer, which by prayer becomes a holy body." (Contra Celsum, 8.33.) Athanasius writes: "We are deified, not by partaking of the body of some man, but by receiving the body of the Word Himself." (Letter to Maximus, 61.) Cyril of Jerusalem, very probably shortly after Nicaea, sums up the teaching on the Eucharist when he says in his catechetical lectures:

"Since, then, He Himself declared of the bread, "This is My body," who shall dare to doubt any longer? And since He has Himself affirmed, "This is My blood," who shall ever hesitate, saying it is not His blood? . . . Consider therefore the bread and wine not as bare elements; for they are according to the Lord's declaration, the body and blood of Christ; for even though sense suggests this to thee, yet let faith establish thee. Judge not the matter from the taste, but from faith be fully assured without misgiving that the body and blood of Christ have been vouchsafed to thee." (Lecture XXII.)

The following summary represents the consensus of doctrine from the days of Justin Martyr to the Council of Nicaea:—

Only baptized members of the Church were admitted to the Holy Supper, and at first only adult Christians, later also children.

Frequent celebrations of the Sacrament were enjoined, the daily administration being still in vogue at first, later at least every Sunday and festival day, while the later order of three Communions a year paved the way for still greater modifications.

The Sacrament was invariably celebrated under both forms, bread and wine, the latter mingled with water, being the elements.

The Eucharist was connected with the atonement of Christ, whose benefits were to be applied through faith.

The true sacramental presence was taught.

The union with Christ and communion with one another were pointed out as being among the benefits received.

The eschatological significance was still in evidence — a preparation of the bodies for immortality. (Cp. Muenter, *Handbuch der aeltesten christlichen Dogmengeschichte*, II, Part 2, sec. 9, 116 ff.)

There is only one false note in this symphony of correct doctrinal views, and that is the concept connected with the word offering, or sacrifice (ôvoía), as found in so many theological writers of this period, chiefly in Cyprian. It was he who gave to a specific hierarchical class the specific sacrifice of the Eucharist, who named the suffering of Christ and the bread as the Eucharistic offering (calicem in commemorationem Domini et passionis eius offerre—sanguinem Christi offerre). The offerings of the Christians in their entire life of sanctification, Rom. 12, 1, specifically their acts of worship, were now extended to include the Eucharist as being a sacrificial satisfaction of the kind required by the sinner for the full reconciliation with God. Thus the prothesis of the elements and the Sacrament commemorative of the sacrifice of Christ became a propitiatory memorial sacrifice. In other words, the idea gained

na

Da

ive

De

gre

io: Or ground, being supported by the development of the liturgy and the increasing hierarchical powers, that the body and the blood of Christ had to be offered again and again in order to effect a constant reconciliation. The προσφέρειν τὴν μνήμην τοῦ σώματος became τὸ σῶμα προσφέρειν. The first instances of decay asserted themselves, which finally led to the abomination of the Mass.

f

8

e

0

le

C-

1e

ne

n.

he

ry

ns

ns,

ts.

ist,

ere

ep-

der

ff.)

loc-

of-

ters

cific

med

ring

e -

heir

s of

eing

the

ents

came

ined

P. E. KRETZMANN.

#### Marburg: Der Sieg bes Schriftpringips.

(Fortfegung.)

"Nach dem Sündenfall ift es mit der menschlichen Logik schlecht bestellt." (Chr. Dogm. II, 564.) Das tommt baber, daß die Menschen die angeborne bose Lust, in diesem Fall die Feindschaft gegen die Schriftwahrheit, lieber zu Worte kommen laffen als die ihnen feit bem Sündenfall noch zur Verfügung stehende Vernunft. (Trigl., 334.) Diese würde ihnen sagen, daß sie von diesen Dingen nichts weiß. Wer trotdem von der Vernunft aus gegen eine Schriftwahrheit argumentiert, tut dies gegen den Protest der gesunden Vernunft. Er läßt sich auch gewöhnlich von seiner Leidenschaft so verblenden, daß er ungescheut die einfachsten Regeln der Logik übertritt. So ein jämmerliches Ding ist das Bernunftprinzip: es kann nur unter Aufopferung der Bernunft verfochten werden. — Mit den Vernunftargumenten der Schweizer war es nicht weit her. Ebrard meint allerdings, Luther habe keines ihrer Argumente widerlegen können. Luther hat fie mit einem Schrift= wort widerlegt. Nebenbei widerlegte er fie auch mit der Vernunft. Sie machten ihm nicht viel zu schaffen. Er schrieb an Joh. Agricola: "Kurz, es sind ungeschickte Leute und unerfahren im Disputieren." (17, 1954.) Das hielt er ihnen auch im Gespräch vor: "Ich bitte Euch noch: Eure Fundamente find gar schwach; gebt nach und gebt Gott die Ehre!" (B. Köhler — so immer, wo keine andere Quelle angegeben ist.) "Vos habetis malam dialecticam a baculo ad angulum." (Sedio, 28. Ausg., 125.) Ihre Folgerungen paßten wie die Fauft aufs Auge. (S. Luther, 9, 86.) Das mögen dreizehn Exempel dartun.

1. Nach einem Bericht, der auf mündlicher Mitteilung Stolampads beruhen mag (Hagenbach, Bäter der reformierten Kirche II, 140), ersflärte dieser im Borgespräch: "Ist des Herrn Brot der rechte und natürliche Leib Christi, wie Ihr erstlich sagt, wie ist er denn dabei, darunter und darin verborgen, wie Ihr hernach redet? Ist Christi Leib wesentlich vorhanden im Nachtmahl, warum ist er denn unsichtbar? Denn wo er wesentlich und natürlich vorhanden ist, da kann man ihn greisen und sehen." Im Hauptgespräch sormulierte er das Argument so: "So ein großer Leib kunt nicht in so kleiner Hostia noch an so viel Orten sehn; derhalben muß er sehn zur Rechten des Vaters; aber hie

mußt er sehn als in einem Gedächtnis, Denkzeichen." (Schmitt, 116.) Das war ein Hauptargument der Schweizer: Gott gebe uns keine unbegreiflichen Dinge zu glauben vor; die Sache fei nach der Vernunft unmöglich. Damit begingen fie den groben Fehler (in der Logik beriichtigt als metabasis els allo yéros), daß fie das, was in der Physik gilt, einfach auf die Theologie übertrugen. Die Beschränkungen, die die Gesetze ber Physik uns armen Menschen auflegen, legten fie Gott auf. Das ift bor allen Dingen schlechte Theologie, aber auch, um mit Hagenbach (III, 459) zu reden, "banaufische" Dialektik. Luther hatte da leicht antworten. Melanchthon berichtet: "Das andere Argument ift aus ber Bernunft: Gin Leib tann nicht an vielen Orten fein; nun sei Christi Leib im Himmel usw. Bon diesem Argument war ein sehr langer Bank. Luther fagte, die natürliche Vernunft folle nicht, könne auch nicht die Allmächtigkeit Gottes richten." (17, 1948.) Hiermit ift unser Bunkt von der Unvernünftigkeit des Vernunftprinzips hinlänglich be-Aber das ungeschickte Disputieren der Schweizer möge noch wiesen. weiter illuftriert werden.

2. "Zwingli: Also sett auch Ihr, Herr Doktor, Christi Leib räumlich im Abendmahl. Ihr sagt ja: "Der Leib Christi muß da sein, da, da!' Da — das ist sicherlich ein Adverd des Raums. Luther: Ich habe einsach Christi Worte angeführt und mich solcher Fangschlüsse nicht versehen. Wenn wir so hinterlistig verhandeln wollen, so bezeuge ich, wie schon zudor, daß ich mit mathematischen Gründen nichts zu schaffen habe und das Adverd des Raums aus dem Text des Abendsmahls schlechthin ausschließe und verwerse." (S. 31.) Diese Weise des Argumentierens, daß man dasselbe Wort ("da") in verschiedenem

Sinn gebraucht, heißt aequivocatio.

3. "Bfolampab: So fchliegen wir aus Guren felbft bekannten Worten, weil ber Leib Chrifti im Sakrament nicht ift als an einem Ort, so ist er da nicht leibhaftiger, nicht wahrhaftiger Leib, des Eigenschaft ist, an einem Ort zu sein. Demnach habt Ihr Eure Lehre bom Sakrament felbst umgestoßen." (Schmitt, 116.) Luther charats terifierte in einem Brief an den Landgrafen dieses Argument also: "Welches doch ja ganz faule und lose Gründe sind, auch bei den Papisten und Sophisten spöttisch zu hören." (17, 1962.) Die Antwort darauf hatte er schon früher gegeben, z. B. in dem Bekenntnis vom Abendmahl bom Jahre 1528. Die Reformierten hatten gewiß diese Schrift gelesen. Darin hatte Luther aus der Schrift nachgewiesen, daß Christo nicht nur die räumliche, sondern auch die unräumliche Weise der Gegens wart zukomme. (20, 948 ff.) Auch bezog sich Luther im Berlauf bes Gesprächs auf diese Sache: "Ich habe schon gesagt: Er [Christus] fann im Raum und nicht im Raum ba fein. Gott fann auch meinen Leib so machen, daß er nicht an einem Ort ift." (S. 32.) Es war ein fauler Grund, benn die Logik schreibt bor, daß, wer über einen Gegenstand reden will, den Gegenstand genau studiert haben muffe. Auch Zwingli hätte, wenn er etwas von der unräumlichen Gegenwart

Christi gewußt hätte, nicht gesagt: ""Ich werde nicht sichtbar bei euch sein", sagt Christus (Joh. 12, 8), also ist er auch nicht im Nachtmahl leiblich." (S. 16.)

4. "Protulitque Zwinglius Augustini locum in hanc fere sententiam: Quicquid loco continetur, corpus est. Ad quam Lutherus respondit: Verum est hoc quidem, quod quicquid loco continetur, corpus sit, sed interim tamen contrarium ex eo non sequi, ut quicquid corpus sit, id ipsum contineri loco oporteat." (Schirrmacher, 16.) Nach Röhler, S. 32: "Luther: Das ift schon wahr: was vom Raum umschlossen ift, ist ein Körper, aber es folgt baraus nicht bas Umge= tehrte: was ein Körper ist, muß auch bom Raum umschlossen sein." Und turg barauf: "Nach ber allgemeinen Regel ift es freilich so, baß Körper räumlich umschlossen werben, aber Gott kann mit Leichtigkeit die Rörper außerhalb jedes Raums erhalten." Die Schrift also verbot Zwingli, aus dem wahren Sat, den Augustin in einer ganz andern Berbindung ausgesprochen hatte: "Bas im Raum ift, ift ein Körper", zu schließen, daß jeder Körper darum auch im Raum sein müsse. Aber auch die Logik verbot es ihm. "Es folgt nicht", fagt Luther. Hier= zulande wird der Jugend in den Katechismen der Logik folgende Belehrung gegeben: "Illogical Conversion. - Does 'all brave men are generous' imply also that 'all generous men are brave'? - All that we can infer from the statement, 'All metals are elements,' is that 'some elements are metals.'"

5. Luther hätte zur Widerlegung der letten Behauptung Zwinglis auf den Leib des Elias oder die bereinst zu verklärenden Leiber der Seligen hinweisen können. Aber er wollte einstweilen auf dem physi= kalischen Gebiet bleiben und wies auf das Weltall hin. Das Weltall ist ein wirklicher Körper und ist doch nicht im Raum. Hätte Zwingli darauf geantwortet, daß das Universum sich in dem ihn umgebenden Kaume befinde, so hätte Luther gefragt, wo dieser das Universum um= gebende Raum sich befinde: in einem zweiten, den ersten Raum ums gebenden Raum? und dieser zweite in einem dritten? Aber so "würde sich ein progressus in infinitum ergeben und der Welt Unendlichkeit zugeschrieben werden". (Chr. Dogm. II, 205.) Luther berichtet über diese Spisode: "Zwinglis einiges und ganzes Argument ift gewesen: ein Leib könne nicht ohne Ort und umschränkten Raum sein. Ich habe ihm aus der Philosophie entgegengesett: selbst der Himmel, ein so großer Körper, sei natürlicherweise ohne Ort, und dies konnten sie nicht widerlegen." (16, 2305.) Ofiander berichtet, daß Luther sich erboten habe, wenn sie nun einmal mit Bernunftgründen argumentieren wollten, "außerhalb dieser Handlung" mit ihnen davon eine Stunde oder zwei, einen Tag oder zwei zu disputieren oder "halt ain gannten monat etc. Sy fragten, wo got he ain land het one ain sonnder stat gesett oder ennthalten, darauff antwortet Luther, den allergrößten lehb, darhnn all annder lehb begriffen sein, nemlich die gannhen welt, ennts

unft be= hhfik , die Gott mit hatte ment

16.)

un=

fehr auch unfer h be= noch

nun

fein, ether: hlüsse zeuge ts zu bend= Weise

enem

nnten einem , bes Lehre jarakalso: wisten parauf

dmahl ft ges Chrifto Gegens uf des ciftus]

einen müsse. enwart

neinen

helt got on ein stat, darumb hat die welt kain stat, darhnn sh ist. Darzu schwigen sh all still." (W. A., 148.) Ebrard behauptet, sie hätten in jedem Punkt Luther zum Schweigen gebracht. Das haben schoon die Schweizer behauptet. Luther sagt in Verbindung mit dem oben Zitierten: "Ferner, daß die Sakramentirer rühmen, ich sei zu

Marburg besiegt, das tun sie nach ihrer Beise."

6. Die Schweizer operierten viel mit Joh. 6, 63: "Das Fleisch ift kein nüte." Melanchthon berichtet: "Ich habe felbst erfahren, ba ihre vornehmsten Rädelsführer [zu Marburg] beisammen gewest, daß fie keine driftliche Lehre haben, sondern allein kindisch und lächerlich philosophieren und gauteln. . . . Benn fie gleich sechshundert Jahre disputieren, fo bringen fie mehr nicht denn allein diefes: "Das Fleisch ift kein nüte." (17, 2002.) Wir haben hier ein Beispiel bon ber von Lindsah gerügten "shallow exegesis" Zwinglis. Luthers kurze Antwort bedte die "shallow exegesis" auf. "When Christ says, 'The flesh profiteth nothing,' He speaks not of His own flesh, but of ours." (D'Aubigné.) Es gibt einen Gebrauch der Vernunft, der in der Exegese verpont ist; das ist der usus rationis magisterialis. Aber der usus rationis ancillaris, organicus ift geboten. Hätten die Schweizer nicht die Vernunft Herrin spielen, wohl aber sie ihre Arbeit als Dienerin verrichten lassen, so würden sie nicht sechshundert Jahre lang Christo das Wort in den Mund legen: Mein Fleisch ift kein nütze. Alle noch so schön aufgebauten Spllogismen find kein nüte, wenn eine der Prämissen D'Aubigné: "Oecolampadius employed this syllogism: 'What Christ rejected in the sixth chapter of St. John He could not admit in the words of the Eucharist. Now Christ, who said to the people of Capernaum, "The flesh profiteth nothing," rejected by those very words the oral manducation of His body. Therefore He did not establish it at the institution of His Supper.' Luther: 'I deny the minor [the second of these propositions]; Christ has not rejected all oral manducation, but only a material manducation, like that of the flesh of oxen or of swine." Zwingli wollte viel, alles mit dieser Stelle "Pardon me, Doctor, that passage breaks your neck." ausrichten. Er hat aber nur seiner Logit und Eregese ben Hals gebrochen.

7. Noch ein Beispiel von "shallow exegesis and dogmatics". "Zwingli: Ich dringe darauf: in den Worten des Nachtmahls muß ein Tropus sein, das läßt sich da zeigen. Das ersordert auch der Glaubenssartikel "aufgefahren gen Himmel, sißet zur Nechten des Baters"; andernsfalls würde es gar ungereimt sein, wenn wir ihn im Nachtmahl suchen sollten, während Christus sagt, er sei im Himmel. Ein und derselbe Leib kann unmöglich an verschiedenen Orten sein." (S. 24.) Der usus rationis ancillaris hätten ihm zeigen sollen, daß der Artikel von der Himmelsahrt und dem Sißen zur Nechten Gottes gerade die Allgegenswart der menschlichen Natur Christi lehrt. Darauf wies Luther in seiner Erwiderung hin: "... da "Himmel" in der Heiligen Schrift beskanntlich in verschiedenen Bedeutungen gebraucht wird".

ite

en

m

zu

ich

da

aß

ich

re

fá

er

сзе

he

s."

efe

us

dit

rin

io so

en

m:

not the

ose did

the

all

the

elle

k."

's.

ein

ns:

rn= hen

lbe

sus der

en=

in be=

8. Die Schweizer begingen eine grobe petitio principii. "Posthaec Zwinglius locum ex Ezechiele 5. de capillorum et barbae in tres partes divisione produxit, maxime haec verba: Ista est Hierusalem, in qua sententia substantivum EST pro ,significat' NECESSE intelligi, inde probare volens, in hac quoque sententia: Hoc est corpus meum OPortere similiter interpretari." Bas wird Luther darauf erwidert haben? "Respondit Lutherus: manifestam in propheta allegoriam esse, cum coenae verbis nihil omnino conferendam, nisi prius ipsi probaverint, hic quoque allegorice oportere intelligi." (28. A., 119 f.) Es ift aller= dings ein Lutheraner, der Anonymus, der dies grobe Bergehen regi= striert. Aber auch bei ber reformierten Darstellung wird die Sache im Grunde nicht beffer. Collin berichtet: "Zwinglius: Ex Scriptura probatur signatum pro signo; ex Ezechiele, Phase [ndb, Ex. 12, 27]. Ergo cum in dubiis Scripturae locis collatio requiratur, credendum locis similibus." (B. A., 119.) Und nach der Refonstruftion Köhlers: "Sintemal nun bei zweifelhaften Schriftstellen Bergleichung not tut, muffen wir ,ift' im Sinne von ,bedeutet' verstehen im Nachtmahl." (S. 16.) Da haben wir auch das "müssen". Es wird allerdings be= gründet mit der Aussage, daß die Einsetzungsworte "zweifelhafte Schriftstellen" seien. Aber gerade das wäre erst zu beweisen gewesen. Ökolampad machte es nicht ganz so grob. Er gebraucht nicht das zwinglische "muß", sondern das schwächere "kann". "Die Seilige Schrift kennt figürliche Reden, Metapher, Metonymie u. dgl., da be= deuten die Worte etwas anderes, als fie lauten. So kann auch in diesem Worte "Das ist mein Leib" eine figürliche Rede stecken wie in jenen "Johannes ist Elias", "Der Fels war Christus", "Der Same ist das Wort Gottes'." Luther: "Darauf antworte ich: Hier braucht's nicht vieler Borte. Viele Metaphern gibt's in der Heiligen Schrift, das gebe ich zu; aber daß hier — "Das ist mein Leib" — eine Metapher vorliegt, müsset Ihr beweisen. Redet doch nicht, was wir längst wissen. . . . . . Bkolampad: ". . . Die Sache kann sein." Luther: "Ich leugne die figürliche Redeweise nicht, aber Ihr müsset beweisen, daß sie hier vorliegt. Es ist nicht genug, daß diese Worte "Das ist mein Leib' so verstanden werden können; Ihr musset beweisen, daß sie so figürlich verstanden werden müssen. Ihr argumentiert aus vor= gefaßter Meinung, ex petitione principii!" Luther hat recht; denn die beständige Berufung auf die in andern Stellen gebrauchte figürliche Redeweise hatte den Zweck, aus dem ökolampadischen "kann" das zwinglische "muß" zu machen. Ja, nach dem reformierten Schmitt (S. 106) beging auch Stolampad die petitio principii in der gröbsten Form. "Man solle und müsse die figürlichen Reden Christi (deren auch diese eine sei: Ich bin ein wahrer Weinstock) nicht nach dem Buchstaben verstehen, sondern sie erklären. Weil nun die Worte "Das ist mein Leib' eine figürliche und sakrament= liche Rebensart seien" (von uns unterstrichen), "so müsse man fie erklären, besonders durch das 6. Kapitel im Ebangelium Johannis."

Natürlich mußte Ökolampad zugestehen, daß mit dem "kann" nichts ausgerichtet sei. Darum erklärte er: "Wohlan, ich will beweisen, daß die Worte "Das ist mein Leib' figürlich verstanden werden müssen. Höret Joh. 6! (Er verliest Joh. 6, 48—63.)" (S. 10.) Wiedel ihm das half, ist unter Punkt 6 dargelegt worden. — In dieser Verdindung schärfte Luther auch die hermeneutische Negel ein, daß man ein Wort nur dann bildlich nehmen dürse, wenn die Schrift selbst es fordert. "Aus der Schrift kann bewiesen werden, daß "Sohn' sür "Brudersohn' genommen wird. Aber hier ist der Tropus nicht bewiesen." (S. 15.)

- 9. Daß das Argument Stolampads: "Wenn wir das geiftliche Nießen haben, was bedarf's des leiblichen?" ein unchriftliches ift, ift früher dargelegt worden. Luther mußte ihm aber auch erklären, daß es ein unvernünftiges ist. "... Das also sage ich, es folget baraus nicht, daß jenes leibliche Effen, bom HErrn JEsus Christus eingeset und geboten, unnüt fei. . . . Also ift es ein ungeschickter und schlechter Schluß: Die Wiedergeburt erschließt den Himmel, also ist der Leib Christi nicht im Abendmahl oder unnüt." (S. 13. 19. 24.) Luther wandte auch die reductio ad absurdum an: "Ich könnte auch nicht getauft werden." (S. 13.) Macht das geiftliche Nießen den von Christo eingesetzten mündlichen Genuß unnötig, dann auch die von Christo eingesetzte Taufe. — Die Tatsache, daß es ein geistliches Nießen gibt, hat durchaus nichts mit der Frage zu tun, ob ein leibliches Nießen eingeset ist und ob wir es bedürfen. Die Katechismen der Logik reden hier etwa bon bem non sequitur. "We may apply this name to any argument which is of so loose and inconsequent a character that no one can discover any cogency in it." Wir haben Dampfichiffe; was bedarf's der Luftschiffe?!
- 10. Ein recht unglücklicher Einwurf Zwinglis war diefer: "Steis gere das noch zu dem Widerfinn, daß Gottlose das tun, den Leib Die in bem letten Ausbrud liegende Christi hervorbringen." Infinuation auf römische Anschauung übergeben wir. Auch Luther ging nicht darauf ein. Aber er machte Zwingli darauf aufmerksam, daß dieser sich der Tragweite seines Einwurfs nicht bewußt war. "Auch bas spricht gegen Euch, daß Ihr bei Eurer Ansicht Euch gar nicht taufen laffen könnt, nicht das Wort hören, nicht das Abendmahl empfangen; benn Ihr kennt ja nicht die Rechtschaffenheit bes Austeilenden." Gobann zeigte er ihm, daß er die Anklage auf "Widerfinn" gegen Chriftum felbst erheben müßte. "Denkt an die Pharifäer, Matth. 23: "Auf Mosis Stuhl siben die Schriftgelehrten und Pharisäer. Alles, was sie euch fagen, daß ihr halten follet, das haltet und tut es." Und als Zwingli diese Lehre als eine schädliche bezeichnete — "fo steht das Papsttum wiederum auf und wird gestärkt" —, zeigte ihm Luther ihre Wichtigkeit für den Glauben: "Wenn über den Glauben der Diener der Kirche, auch bei Frommen und Gläubigen, niemand sicher sein kann, so muß man auf die Macht des Worts mehr schauen als auf den

eı

Glauben der Diener. Dieses Glaubens kann niemand gewiß sein, an jener aber kann niemand zweifeln." (S. 22 f.)

hts

aß n.

as

ing

ort

ert.

hn'

5.)

iche

ift dak

aus jest

gter

3eib

ther

ge=

cifto

ein=

hat

fett

twa

nent

can rf's

stei=

Leib

ende 1ther

fam,

Auch

ufen

gen;

S0:

ftum "Auf

s fie

das

ihre

iener

sein f den

Die Schweizer hatten den Vernunftkanon aufgestellt: Gott lege uns nichts Unbegreifliches vor. Welche Not hätte ihnen aber dieser Ranon gemacht, wenn sie ihn bernünftig angewandt hätten! Denn die gefunde Vernunft fordert, daß, wenn eine Lehre wegen ihrer Un= begreiflichkeit abgelehnt werden muß, bann auch alle andern Lehren, die unbegreiflich find, ebenso unnachsichtlich abgelehnt werden müssen. "Luther: Wenn Ihr meinet, Gott setze uns nichts Unfagbares vor, das geftehe ich Euch nicht zu. Maria Jungfrauschaft, die Vergebung der Sünden, viel gibt's derart." (S. 15.) Melanchthons Bericht: "Zwingli fagte, Gott gäbe uns nicht solche unbegreifliche Dinge vor. Solche ungeschickte Reden entfielen ihm, so doch christliche Lehre viel unbegreiflichere, höhere Artikel hat, als, daß Gott Mensch worden, daß die= felbige Person, Christus, so wahrer Gott ist, gestorben." (17, 1948.) Die Modernisten, die Schüler Zwinglis, haben denn auch wirklich alle diese Artikel, Maria Jungfrauschaft, die Gottheit Christi, die Vergebung der Sünden, beiseitegelegt. Aber Zwingli war nicht gewillt, seinen Grundsat tonsequent durchzuführen. Er substituierte barum im Lauf des Gesprächs dafür den Verlegenheitskanon: "Es ist nicht wahr, daß Gott uns viel Unbegreifliches vorsetze." (S. 16.) Einen folchen Billfürkanon kann die Vernunft aber auch nicht annehmen. Sie wird fragen: Woran foll man erkennen, ob etwas wegen seiner Unbegreiflich= keit zu verwerfen oder trotz seiner Unbegreiflichkeit anzunehmen ist? — Im Prinzip hatten natürlich die Schloeizer durch diesen Kompromiß= kanon ihre Stellung aufgegeben und hätten nicht weiter disputieren follen.

12. Es ift schwer, mit einem Gegner zu disputieren, der beständig feine Positition wechselt. Gleich zu Anfang erklärte Ofolampabius: "... Dem göttlichen Vermögen widerspreche ich nicht." (S. 9.) Und später erklärte Zwingli: "Stolampadius und ich geben ferner zu: Gewiß tann Gott einen Leib an berschiedenen Orten fein laffen; aber daß er das im Abendmahl tut, dafür verlangen wir den Beweis." (S. 30.) Aber ein großer Teil der Debatte hatte sich ja gerade um diesen Bunkt gedreht, ob Gott es könne. Und nach dem Zugeständnis auf S. 30 entfuhr Zwingli wieder das Wort: "Ihr argumentiert von dem, was sein kann, auf das, was ist. . . . Ich bitte, beweiset, daß Christi Leib an vielen Orten sein könne." (S. 32.) Welche Position vertraten fie benn eigentlich? — übrigens machte fich Zwingli hier einer Berdrehung des Standpunkts des Gegners schuldig. Luther argumen= tierte nicht von bem, was sein kann, auf das, was ift. Den Beweis für die Gegenwart des Leibes und Blutes Christi im Abendmahl holte er nicht aus der Allmacht Gottes, sondern lediglich aus den Einsetzungsworten. Von der Macht Gottes redete er nur, wenn die Gegner ihre erste oder zweite oder dritte These von der Unmöglichkeit der Sache aufftellten. Auch hätte Zwingli nicht so spät im Gespräch den Beweis dafür fordern sollen, daß Gott nicht nur einen Leib an verschiedenen Orten sein lassen könne, sondern daß er das auch im Abendmahl tue. Der Beweis stand ihm ja von Ansang des Gesprächs an weiß auf schwarz.

bor den Augen.

13. Ofiander berichtet in einem andern Zusammenhang, "es wäre folches gar langkweylich zu hören". Es würde langweilig werden, wollten wir alle unlogischen und untheologischen Argumente der Aber eins sollte boch noch besehen werden. Schweizer besprechen. Awingli zitierte Röm. 8, 3, Phil. 2, 6 ff., Sebr. 2, 17; 4, 15 und 1 Ror. 15, 48 und rafonierte also: "Benn Chrifti Leib an berschiedenen Orten ift und wir ihm ähnlich werden müssen, so müßten auch unsere Körper gleichzeitig an mehreren und verschiedenen Orten sein. allenthalben uns ähnlich ift, auch in unserer Gestalt erfunden wurde und wir nicht an verschiedenen Orten sein können, so kann er es auch nicht, eben weil er uns ähnlich ift." (S. 29.) Selbst der scharffinnige Calvin hält dieses Argument aufrecht. "Er stellt geradezu das Axiom auf, daß wir — mit Ausnahme der Sündlosigkeit — von Christo nach seiner menschlichen Natur nichts anderes und nichts mehr aussagen bürften als von jedem andern Menschen. Er schreibt: "Es gefiel Gott, bag Chriftus feinen Brüdern in allen Studen gleich werde, die Sunde ausgenommen ufw." (Siehe weiter Chr. Dogm. III, 381.) "Respondit Lutherus: . . . estque rursum argumentum ab accidente ad substantiam." (Schirrmacher, 14; B. A., 136.) "Ihr wollt von Nebenfächlichem auf Hauptfächliches schließen. Das ist ein Fehlschluß." (S. 29.) Luther versagte es sich auch nicht, wieder die reductio ad absurdum anzutvenden. "Si ad hunc modum colligere vellent, probare etiam eos facile posse, quod uxorem et nigros oculos habuisset." "So er uns in allem gleich, so hat er auch ein Weib und schwarze Augli gehabt" (Schmitt, 112) "und in Deutschland eine dauernde Wohnftätte?!" (S. 29.) Der Mensch barf nun einmal nicht schließen a dicto secundum quid ad dictum simpliciter noch a dicto simpliciter ad dictum secundum quid. Er muß fich auch fonsequent bleiben. Rommt nach schweizerischer Logik Chrifti menschlicher Natur nicht die Allgegenwart zu, weil wir, benen er in allen Dingen gleich geworden ift, nicht allgegenwärtig find, so kommt ihm auch die Sündlosigkeit nicht zu, benn er ist uns in allen Dingen gleich. Und da Christus bon einer Jungfrau geboren ift "und wir ihm ähnlich werden müssen", so müßten auch wir von Jungfrauen, von der Jungfrau Maria, geboren sein. Wollen aber die Schweizer auf Grund der Schrift die Sündlosigkeit festhalten, warum denn nicht auch die von derselben Schrift gelehrte Allgegenwart und Gegenwart im Abendmahl? — Doch Ofiander würde fagen: Das alles ift gar langweilig zu hören.

Wer dem Bernunftpringip zulieb das Schriftpringip aufopfert, der muß nicht nur die Schrift, sondern auch die Bernunft aufopfern.

(Fortfegung folgt.) Th. Engelber.

## The Contacts of the Book of Acts with Roman Political Institutions.

(Concluded.)

The next contact with Roman political institutions is established in Macedonia, where the occasion of a riot and the subsequent arrest and imprisonment of the Apostle Paul bring out a number of remarks based on existing Roman statecraft. The event was briefly this: Paul and Silas came to a city called Philippi, in the Macedonian province. In the pursuit of their activity, Paul cast out an evil spirit, πνεῦμα Πύθωνος, from a girl. The owners of this girl, who had gained a considerable income from her mysterious power, find their source of gain cut off and at once proceed to be avenged upon the strangers, who were possessed of a power still more mysterious than hers. They take Paul and Silas, drag them before the city authorities, and charge them with teaching customs which Romans must not adopt. The authorities promptly take the strangers, divest them of their clothing, command them to be beaten with rods, place them into the innermost dungeon, and secure them by the stocks. In the following night an earthquake opens the door of the prison, and in the morning the authorities of the city sent the lictors, δαβδούχους, to the warden with instructions to dismiss the two prisoners of the previous day. But Paul refuses to be dismissed in such a dishonorable manner; he reminds the authorities that he is a Roman citizen and that therefore it was unlawful to have him beaten with rods. Thoroughly frightened by the information that they had offended the Roman state in the mistreatment of one of its citizens, the city authorities come to Paul, politely escort him from the city and just as politely ask (ἠρώτων) him to depart. 19) Surely a fine treatment of a prisoner! But — he was civis Romanus.

This whole incident moves against a background of Roman political institutions and political terms. In the first place, we have the explanation that Philippi was a zolwvía, a colony of the Roman Empire.<sup>20)</sup> Colonies were numerous at that time. The founding of colonies was one of the means by which the Romans Romanized extra-Roman territory. In the times of the empire, colonization was often the means by which the soldiers of an army were rewarded. Philippi, as a colony, owed its existence to just such a rewarding of soldiers, which took place when Augustus had over-

ür

ten

der

arz.

äre

en,

der

en.

or.

ten

per

er

nuch

nige

iom

nach

gen

ott,

inde

adit

tan-

ig."

ad

bare

set."

ugli

ohn=

eken

citer

ben.

: die

rden

nicht

bon ", fo

oren

ünd=

hrift

Doch

fert, fern.

<sup>19)</sup> Acts 16.

<sup>20)</sup> Acts 16, 12.

come the forces of Antony at Actium. Augustus then dispossessed some of the partisans of Antony in Italy to make room for his own veterans; these followers of Antony were then transferred to transmarine colonies, one of which was our Philippi. This city had, of course, existed long before, but it was now established as a colony and granted the privileges of a Roman colony.<sup>21</sup>) What were these privileges? The colonies so constituted were to a large extent the Roman state in miniature. The magistrates were elected by the citizens; there was a colonial senate; these magistrates were permitted to have lictors while in their own territory. Philippi had the special privilege of the ius Italicum, which exempted its citizens from the rent ordinarily reserved for the Roman state in conquered territories.<sup>22</sup>)

Another expression of political interest in the event at Philippi is the name given to the city magistrates, στρατηγοί. These city officials were pleased to call themselves pretors, but their real title was duumviri iure dicundo. These two men of a colony were the highest officials in the city and alone bore the title of magistrates. To become such magistrates, they were required to have held the questorship and the edileship before. In the performance of their office they had supreme judicial authority in their territory; they presided over elections, in the popular assemblies, and in the colonial senate; they carried out the decisions of the latter and thus were executive officials; they supervised the colonial treasury and arranged the census lists every five years.29) In conformity with their position they were granted the proper insignia. They wore the toga praetexta and were attended by two lictors bearing the fasces without the ax, the δαβδοῦχοι, whom the στρατηγοί sent to the prison-keeper.<sup>24</sup>) These duumviri were the men who had one day hurriedly ordered the beating of two despised Jews, but who on the very next day apologetically escorted these two men out of the city.

0

to

0

W

th

80

δή

pr

of

th

un

Pa

all

The matter concerning beating of the prisoners presents an interesting Roman principle. As early as 494 B. C. and again in 244 B. C. the *Lex Porcia* had protected every Roman citizen from the degrading punishment of being beaten with rods. The magistrate who violated this guarantee was subject to severe penalties. 25)

<sup>21)</sup> Marquardt-Mommsen, Handbuch d. roem. Alt., IV, 118.

<sup>Hastings-Selbie, Dictionary of the Bible, s. v. Philippi.
Luebkers, Reallexikon d. klass. Altertuemer, s. v. colonia.</sup> 

<sup>24)</sup> Acts 16, 35.

<sup>25)</sup> Dion. Hal., 11, 725.

This accounts for the consternation of the duumviri upon learning that at least one of the insignificant Jews whom they had whipped could say, "Civis Romanus sum." It was of this very expression that Cicero had said: "Saepe multis in ultimis terris open interbarbaros et salutem tulit." At another occasion, Paul had the satisfaction of seeing the remarkable prerogatives enjoyed by a Roman citizen. When the tribune at Jerusalem commanded Paul to be whipped, the claim of citizenship at once prevented the proceeding.

We follow the apostle to another city, Thessalonica.27) Here the Jews again seek to take hold of him and his followers and, in so doing, bring the officials of a Roman city into the foreground. The expressions which here are politically interesting are πολιτάρχαι, and the political accusation raised by the Jews that these men (Paul and his followers) "act contrary to the decrees of Caesar, saying that there is another king, Jesus." 28) These factors appear in their proper light if we consider the peculiar political constitution of the city of Thessalonica. In the war of Augustus and Antony against Brutus and Cassius, the deciding battle of which was fought near by, Thessalonica had taken the part of Augustus. For this loyalty the city was rewarded by being constituted a free city, urbs libera. This status provided some very desirable and jeolously guarded privileges. An urbs libera was entirely self-governing in all its internal affairs. Even the governor of the province to which the city belonged ordinarily had no right to interfere with its affairs; the provincial governor's financial officers did not enter the territory to collect taxes, but the imposts were sent to Rome in some other way; the local magistrates, the πολιτάρχαι, or city rulers, had the power of life and death over the citizens of the place, and no stationary garrison of Roman soldiers was quartered within its territory. It had an assembly, δημος, of jurisdiction in the city.29) Such privileges were highly prized, but could be lost by offending the emperor. The officials of a city that was libera would be very careful not to offend the ruler. This care regarding the pleasure of the emperor was undoubtedly the reason why the Jews chose the accusation that Paul was preaching the existence of another king, Jesus. To allow a group of such disloyalists to exist would be a grave charge against a πολιτάρχης and against an urbs libera and might lead to

e

e

ie

ıd

as

be

pi

ty

le

he

es.

he

eir

ey

lo-

us

 $\mathbf{n}\mathbf{d}$ 

ith

ore

the

to

one

on

of

an

in

com

gis-

s.25)

<sup>26)</sup> Acts 22, 27.

<sup>28)</sup> Acts 17, 7.

<sup>27)</sup> Acts 17, 5—9.

<sup>29)</sup> Conybeare and Howson, l. c., I, 333. 334.

the loss of free-city privileges. Hence the energetic action on the

part of the city magistrates.

A little later Paul enters another Roman subdivision, the province of Achaia. This province had come into Roman possession in the conquest of 146 B. C.; Augustus gave it to the Senate, and it was then governed by a Pretorian with the title of proconsul, άνθύπατος. Tiberius had temporarily placed the province into the imperial class on account of the claim of undue taxation under senatorial control. Claudius, however, restored the province to the Senate, 44 A. D. When Paul reached Achaia, the province was under senatorial control, and Corinth was a city under provincial administration.30) It was this city which Paul and his companions now reached. After some time of activity in this great commercial city the hostile Jews furnished the occasion which brought the Apostle Paul into contact with Roman political institutions. The ἀνθύπατος of Achaia at this time was Gallio, a brother of the illustrious philosopher Seneca. It seems that the Jews watched for their opportunity to proceed against Paul very soon after Gallio had taken the office of proconsul. They dragged him before the proconsul with the accusation that he was teaching the people to worship God contrary to the law, i. e., the Jewish law. Gallio promptly refused to meddle with the affair, since it evidently concerned a legal sphere that was outside of his jurisdiction.

This incident points to a political arrangement which was not unusual in the Roman Empire, namely, the granting of certain privileges to the Jews. By their peculiar religious principles the Jews often came into conflict with well-established Roman practises, such as worship of the emperor, sacrificing to show loyalty, and the use of the name of a Roman god in oaths. The Romans made compromises with the Jews to the extent that they permitted them to become autonomous in some spheres. Thus the Jews of Alexandria had their own senate and an  $\tilde{a}\varrho\chi\omega\nu$ , who administered many of their Jewish affairs according to Jewish law without interference from Roman authorities. Also in Palestine the Romans had made large concessions for the benefit of the Jews. 31)

P

ci

ci

86

th

ar

bu

of

of ap

The event recorded in Acts 18 does not specifically say that the Jews enjoyed these privileges in Corinth, but the indications are that they did. Though they could easily have shown that Paul was not in agreement with their own law in the exercise of his

<sup>30)</sup> Pauly, Wissowa, Kroll, l. c., s. v. Achaia.

<sup>31)</sup> Conybeare and Howson, l. c., I, 418.

preaching, they seem to have tried to convert a transgression of their own national law into a charge of transgression of a Roman law. This is strongly indicated by Gallio's action and by the reference to the  $\nu \delta \mu \sigma s$   $\delta \mu \tilde{\alpha} s$ . Gallio at once sees through the scheme of the Jews and promptly drives them out of the courtroom, since he will not meddle in a province of law which the Roman government had committed to the Jews. Thus we meet here one of the political concessions which the Romans were often willing to make in order to pacify a people without sacrificing the specific interests of the Roman Empire.

Following the Apostle Paul on his third great missionary journey, we find him in Ephesus, a city of the province of Asia. This was a senatorial province, governed by a proconsul. A riot was the occasion again that brought about a contact with a number of Roman officials. Paul had been active in Ephesus and by his preaching had turned people away from worshiping the great Diana of the Ephesians, whose marvelous temple at Ephesus was one of the seven wonders of the ancient world. This activity of Paul was economically detrimental to those silversmiths of Ephesus who made money by selling little shrines dedicated to the great goddess. Headed by one of their guild, Demetrius, they started a riot in Ephesus which the officials had difficulty in quelling. In relating this occurrence, the writer of Acts mentions several officials and institutions which shed some light on political affairs. They are Aσιάρχαι, a γραμματεύς, and the ἔννομος ἐχκλησία. 38)

The Asiarch occupied a position which made him an important official in the government of Ephesus. "In the month of May, games and contests were held in Ephesus. To preside over these games, to provide the necessary expenses, and to see that due order was maintained, officers were appointed by election from the whole province. About the time of the vernal equinox each of the principal towns within the district called Asia chose one of its wealthiest citizens, and from the whole number thus returned ten were finally selected to discharge the duty of Asiarchs. — Of those who held the office of Presidents of the Games were men of high distinction and extensive influence. Receiving no emolument from their office, but being required rather to expend large sums for the amusement of the people and their own credit, they were necessarily persons of wealth. Men of consular rank were often willing to receive the appointment. When, robed in mantles of purple and crowned with

e

ıe

r

10

as

al

ns

al

he

he

1S-

or

lio

he

to

lio

on-

not

ain

the

ses,

the

ade

nem

lex-

any

ence

nade

that

ions

Paul

his

<sup>32)</sup> Acts 18, 15.

garlands, they assumed the duty of regulating the great gymnastic contests and controlling the tumultuary crowd in the theater, they might literally be called 'Chiefs of Asia.'"34) Some of these Asiarchs were friends of Paul, so they warned him not to show himself in the meeting of the assembly. Paul accepts the advice, but the meeting of the people is held and is conducted by an official called the γραμματεύς, town clerk, who finally succeeded in curbing the riot. A γραμματεύς was a person of considerable authority. He had the state papers and was keeper of the archives; he read what was of particular moment before the Senate and the assembly; he was present when money was deposited in the temple; when letters were sent to the people of Ephesus, they were officially addressed to him.35) He was the very man to warn the Ephesians against any riotous act. In speaking to the people, the γραμματεύς reminds them that Demetrius and his guild have a legal way of proceeding. They can make use of the proconsul,36) or if they desire to do more, they can bring the matter before the erromos exxlnoia.87) This έχχλησία was the popular assembly of the people and could be convoked as a competent court.

le

tl

di

pi

pe

pr

je

tio

to

Fel

in (

Δια

μηδ

cate

The

pris

tion

exan

Was

mitte

curate

After the completion of three great missionary journeys, Paul returned to the city of Jerusalem, the great city of his own nation. Here he was accused of having brought a Gentile into the Temple, an action which aroused the Jews so much that they tried to lynch Paul. The prompt action of the tribune Claudius Lysias saved him from the fury of the mob. Since a conspiracy among the Jews further threatened the prisoner, the official sent out a strong military guard, which took Paul to the governmental seat of the province, Caesarea. There a Roman procurator, Felix, held office, and it is here where the Apostle Paul stood trial, both before Felix and his successor Festus. This office of procurator and the trial conducted by its incumbents give us another contact with Roman political institutions.

The land of Judea had undergone some political changes since the death of Herod Agrippa in 44 A. D. Herod had ruled as king, but upon his mysterious death, Claudius failed to appoint another king over this territory, and Judea again became a part of the great Roman province of Syria, to be ruled by a procurator, ηγεμών.<sup>38</sup>) What was a procurator?

<sup>34)</sup> Conybeare and Howson, l. c., II, 83. 84.

<sup>35)</sup> Ibid., 80. 81. 37) Acts 19, 39.

<sup>36)</sup> Acts 19, 38. 38) Acts 23, 26.

Dio Cassius 39) says this about procurators: "The procurators (a name that we give to the men who collect the public revenues and spend what is ordered) Augustus sends to all provinces alike, his own and the people's, and some of these officers belong to the knights, others to the freedmen. . . . The procurators get their very name, a dignified one, from the amount of money given into their charge. The following laws were laid down for all alike: ... that they should not make up lists for service or levy money beyond the amount appointed, unless the Senate should so vote or the emperor so order; also that, when their successors should arrive, they were immediately to leave the province and not delay on their return, but to be back within three months." The procuratorship, then, was chiefly a fiscal office, found both in the senatorial and in the imperial provinces. In the imperial provinces, however, these procurators held a position somewhat different from that in the senatorial provinces. Here they were procuratores Caesaris pro legato, i. e., taking the place of an imperial legatus in a province; they were governors of outlying and comparatively unimportant districts, which were classed with the imperial provinces. These procurators were more or less under the control of a near-by imperial legate. Thus Judea was attached to Syria.40) These imperial procurators were appointees of the emperor and were always subject to recall; hence their term of office was never of fixed duration. That they also had some judicial power is evident from the court session which was held in the case of Paul.

Only a few contacts with Roman political institutions remain to be considered. When Paul had obtained a hearing before Felix and his case could not be decided at once, he was retained in custody for some time. This keeping is described in the words: Διαταξάμενος τῷ ἐκατοντάρχη, τηρεῖσθαι αὐτὸν ἔχειν τε ἄνεσιν καὶ μηδένα κωλύειν τῶν ἰδίων αὐτοῦ ὑπηρετεῖν αὐτῷ. Δ1) This indicates one of three types of imprisonment practised by the Romans. There was a custodia publica, the most severe type, when the prisoner was confined in a public jail and possibly placed in a position of torture. Paul being placed in the stocks at Philippi is an example of this kind of imprisonment. Δ2) A second mode employed was the custodia libera. In this case the accused party was committed to the care of a magistrate or a senator, who became respon-

39) History of Rome, LIII, 15.

t

0

y

e,

118

n-

ul

on.

le,

ich

im

ews

ili-

rov-

and

and

con-

man

ince

ring,

an-

rt of

ator,

<sup>40)</sup> Smith, Dictionary of Greek and Roman Antiquities, s. v. procurator.

<sup>41)</sup> Acts 24, 23.

<sup>42)</sup> Acts 16, 24.

sible for the prisoner's appearance at trial. This method resembled our practise of releasing on bond. A third type was the custodia militaris. The accused person was given over to the care of a soldier, who was responsible for the prisoner on pain of death. It was the practise to chain the prisoner's right hand to the soldier's left, so that the prisoner was secure in spite of the comparative amount of liberty he enjoyed. It was this last type of custody in which we find Paul.<sup>43</sup>)

When Paul stood before Festus, this judge was about to commit his prisoner to the hand of his enemies in Jerusalem, when the apostle suddenly demanded: Καίσαρα ἐπικαλοῦμαι.44) I appeal to Caesar. This shows the exercise of a privilege granted to Roman citizens who were on trial. For the provincials indeed, the judgment of the procurator or the proconsul was final. Not so in the case of the Roman citizen; he could appeal from a provincial court to the imperial court at Rome, and thereby a matter was removed from the jurisdiction of the local court. During the times of the republic it had been the tribune who with his right of intercessio could protect the individual; the emperors acquired tribunician powers, and thereby they became the ones to whom appeals were made. When such an appeal had been made in a provincial court, the governor was required to send the prisoner to Rome under guarantee of safe-conduct and to transfer an account of the trial, all its acts and documents, the depositions of witnesses on both sides, and the governor's own judgment of the case to the court at Rome.45)

pi

K

Le

Bl

Go

Cit

pass prof

of p

Test

twee:

His 1

5, 1,

Thus Paul was sent away from Caesarea in custody. After a stormy voyage, which kept him on the way from about October to March, he proceeded along the Via Appia to Rome. There he came into contact with another Roman institution, the last one of the Book of Acts. When he came to Rome, the tribune Julius, who had brought him from Caesarea, delivered his prisoner to the συρατοπεδάρχης, the pretorian prefect. It was this man's duty to keep in custody those prisoners who were to be tried before the emperor. Since the household troops of the emperor were quartered in a pretorium attached to the palace on the Palatine Hill, it is very likely that Paul now saw with his own eyes that great Forum which in a measure was the focal point of that mysterious political power he had so often met in his journeys.

43) Conybeare and Howson, l. c., II, 288.

<sup>44)</sup> Acts 25, 11. 45) Conybeare and Howson, ibid.

Thus did the Roman system of government meet the traveler and missionary of the first century A. D. Everywhere that great governmental power is evident. The Book of Acts, therefore, gives us a cross-section of certain phases of Roman political institutions and shows this power in daily operation. One other factor impresses itself upon one who studies these political contacts; it is the unfailing accuracy with which Luke designates the various political officials. His nomenclature of these offices is perfect — a fact which confirms the inspired character of his book.

Bibliography. — Marquardt-Mommsen: Handbuch der roemischen Altertuemer. 7 vols., 3d ed. Leipzig, 1887. — Flavius Josephus's Works. Philadelphia, 1829. - Jones, H. Stuart: Claudius and the Jewish Question at Alexandria. In Jrl. of Roman Studies, Vol. XVI (1926), pp. 17-35. Pauly, Wissowa, Kroll: Realenzyklopaedie der klassischen Altertumswissenschaft. Stuttgart. - Schuerer, Emil: A History of the Jewish People in the Times of Jesus Christ. 5 vols.; tr. by J. Mcpherson. Edinburgh, 1910. - Dio Cassius Cocceianus: History of Rome; tr. by H. B. Foster. 6 vols. Troy, N. Y., 1906. - Hastings-Selbie: A Dictionary of the Bible. 5 vols. New York, 1900. — Smith, David: Life and Letters of St. Paul. New York, 1919. — Hastings, James: Dictionary of the Apostolic Church. 2 vols. New York, 1916. - Mommsen, Theodore: The Provinces of the Roman Empire, from Caesar to Diocletian. 2 vols.; tr. by W. P. Dickson. London, 1886. - Merivale, Charles: History of the Romans under the Empire, 7 vols., 4th ed. New York. - Meyer, H. A. W.: Kritisch-exegetischer Kommentar ueber das Neue Testament. 4. Auflage. Goettingen, 1870. -Lechler, G. V.: The Acts of the Apostles. Tr. from 2d Germ. ed. by Chas. F. Schaeffer. (In Lange-Schaff: Commentary on the Holy Scriptures.) — Blass, Friedrich: Acta Apostolorum sive Lucae ad Theophilum Liber Alter. Goettingen, 1895. - Ramsay, W. M.: St. Paul the Traveler and the Roman Citizen. 3d ed. New York, 1898.

Seward, Nebr.

H. O. A. KEINATH.

# Sermon Study for the First Sunday in Lent.

Нев. 4, 14-16.

(Eisenach Epistolary Lessons.)

V. 14: "Seeing, then, that we have a great High Priest that is passed into the heavens, Jesus, the Son of God, let us hold fast our profession." The author speaks of a great High Priest. The office of priest and high priest was instituted by God Himself in the Old Testament. Ex. 28, 1—3; Heb. 5, 4. Priests were to be mediators between God and men, Heb. 2, 17; 5, 1; cf. Ex. 18, 19; to maintain and, if necessary, to reestablish the covenant relations between God and His people. For this purpose they were to offer up sacrifices, Heb. 5, 1, in order to "make atonement," Lev. 1, 4. 5; 5, 6. 10, etc.; 16, 6.

ia olas ft,

 $\mathbf{d}$ 

nt

mthe to nan dg-

the ourt oved the

cian were ourt, nder

trial, both irt at

After etober ere he one of s, who

to the uty to re the

is very which power

, ibid.

10, etc.; to cleanse the people that they might be clean from all their sins before the Lord and thus to regain for them the good will and favor of God, Lev. 16, 30; to apply this grace to the people by blessing them, Lev. 9, 22. 23; Num. 6, 23—27; to plead and intercede with God for the people, Num. 16, 44—50. This Old Testament priesthood was typical, symbolical, pointing forward to the true High Priest, of whom the author of this epistle speaks, who actually accomplished that atonement, that reuniting of God and man, which was prefigured by the sacrifices of the Old Testament.

This great High Priest is He who "passed into the heavens, Jesus, the Son of God," that unique person, the God-man. Our High Priest is true man. Jesus is the name given to a truly human child, conceived in the womb of a human mother, Luke 2, 21, born under the rule of Caesar Augustus as one of the millions of subjects of the Roman Empire, growing up like other children, in all things being made like unto His brethren, Heb. 1, 17. Yet in one respect there was an essential difference. Jesus is the Son of God, far exalted above all creatures, the eternal, omnipotent Creator and Ruler of the universe, as the author had so convincingly and in language of choicest beauty set forth in the first chapter of his letter. See also chap. 3, 5. 6; 5, 5. 8; 7, 3. 24. 26; 10, 12. 29; 13, 8. The Son of God became man to become our High Priest. Only as a truly human being could He perform this office, Heb. 2, 14-18; especially v. 17: "It behooved As God-man He fulfilled the Law, establishing a perfect righteousness for those whose Substitute He had become, Heb. 5, 8.9; Rom. 5, 19, cleansing them from their sins and freeing them from the penalty of their sins, chap. 2, 14-17; 9, 11-15. 26; 10, 11-14. Having finished His work on earth, having by Himself purged our sins, the God-man sat down on the right hand of the Majesty on high, Heb. 1, 3, or, as our lesson puts it, passed into the heavens, literally, through the heavens. The word heaven or heavens frequently denotes the created firmament of heaven, the starry heavens, Heb. 11, 12; 12, 26 (sing.); 2 Pet. 3, 7 (pl.), in other passages, the abode of God above all created heavens, Heb. 9, 24 (sing.); 8, 1 (pl.). In our passage it is used in the first sense, of the created heavens. Jesus, our High Priest, has passed through the heavens, ascending far above all heavens, Eph. 4, 10, into that uncreated, unbounded, illimitable spacelessness which is God's abode, humanly speaking, 1 Kings 8, 27; Is. 66, 1. (Note. -Jesus, the son of Mary, passed through all heavens. The human nature of the Son of God is not in a certain, locally circumscribed place; no, it is far removed from all limitations of time and space, partaking in full of that glory which was the glory of the Son of God ere He was made flesh, when by Him were all things created, as in Him all things consist. Col. 1, 16. 17.)

Jesus, our High Priest, ascended on high in His official capacity,

r

d

d

as

m

at

y

18,

st n-

ae

he

ng

re

ve

ni-

est 3,

an

 $\mathbf{Ie}$ 

ed

ect 9;

he

ng

he

, 3,

the

ted

.);

all

is

est,

ph.

ich

-

nan

bed

ice,

Fod

in

ity,

as our Proxy. His work on earth is completed, the Father satisfied, our Representative admitted into heaven, our redemption perfected. Yet even in heaven He continues His office. Having passed through the heavens, He is still our High Priest. True, no more is there any need of sacrificing, suffering, dying, Heb. 7, 27; 10, 11. 12. Now He pleads, intercedes, for us as our Advocate, Heb. 9, 24; 12, 24; applies through Word and Sacrament the fruit of His atonement to sinners, 10, 22; 12, 24, 25; works faith in us and keeps us in faith and sanctification, Heb. 12, 2; and finally leads us to glory, into which He has gone before, chap. 6, 18 ff.; 9, 15. 28; 12, 22. 23. Truly, a great High Priest, greater than Moses, chap. 3, 2 ff.; than Joshua, 4, 8; than Aaron and the Levitical priests, chaps. 5. 7 ff.; greater even than the angels, chap. 1, 4-2, 5. He is indeed the Captain of our salvation, 2, 10; the Author and Finisher of our faith, 12, 2; able to save to the uttermost, 7, 25; Jesus, the Son of God, who has passed through the heavens, our Great High Priest.

This High Priest we "have," says the author. Not only does there exist so great a High Priest, but we have Him, He is our own; through faith we have laid hold of Him; He is ours to have, possess, use, enjoy; for we HAVE a great High Priest. Before teaching his readers, however, how they can make use of Him, the writer admonishes them to hold fast that which they have, lest they lose their precious possession.

"Let us hold fast our profession"; rather, the profession or confession. Very significantly the author does not say, Let us hold fast our High Priest, but, our confession. We cannot hold fast our High Priest unless we confess Him. And there is but one confession of Him that is worthy to be called a confession. The confession which we must hold fast in order to have our High Priest is that well-known confession which the author himself had just made: We have a great High Priest, Jesus, the Son of God. This confession dare not be changed or slighted, lest we lose our High Priest. Unless we confess Him as the God-man, we deny Him; and denying our High Priest, we have no longer a high priest to plead for us. If we deny Him, He will deny us. Matt. 10, 33; Luke 9, 26. (These latter words were spoken by Jesus in close connection with Peter's remarkable confession and Jesus' prophecy of His death.) Only so long can we have our High Priest as we hold fast the confession. This lesson, important at all times, is especially necessary in our day of anticonfessionalism, unionism, Modernism. See also Heb. 2, 1-4; chap. 3; 4, 11; 6,4-6; 10,26-31; 12,25 on the danger and dire consequences of losing Christ by not adopting, or not holding fast, the confession.

In order to induce his readers to hold fast their profession, the writer brings out in greater detail the true nature of this great High Priest, v. 15, and pleads with them to make full use of the High Priest whom they have, v. 16.

V. 15: "For we have not an High Priest which cannot be touched with the feeling of our infirmities, but was in all points tempted like as we are, yet without sin." Though Jesus, our High Priest, has passed through the heavens and now sits at the right hand of God the Father, He has not lost touch with mankind. He has not laid aside the ability to be touched with the feeling of our infirmities. He is Jesus Christ, the same yesterday, to-day, and forever, Heb. 13, 8, our ever-sympathizing High Priest. We need such a High Priest. The author speaks of "our infirmities." Again he has in mind not so much the natural depravity of man as the sins, the shortcomings, of believers. He calls them infirmities. That exactly expresses the idea conveyed by the original aodérsia, lack of strength. There is in this very expression a rebuke. There is really no excuse for our infirmities. We have in Jesus a perfect Savior, who of God is made unto us Righteousness and Sanctification. 1 Cor. 1, 30. In Him we have an inexhaustible reservoir of strength. Is. 54, 24; 40, 31; Phil. 4, 13. Still, how often do infirmities mar the life of a Christian! How often are his efforts not those of a man strong in the power of his Savior, but like the feeble attempts of a weak child! Half-hearted resistance, weak-kneed compromises, even cowardly surrender, while on the ontrary, he should attack and in the strength of Christ successfully overcome, and victoriously tread under foot, the enemies of our salvation; reluctant cross-bearing, even bitter lamentations instead of songs of thanks for being counted worthy to suffer with Christ,how often does not that exactly describe the attitude of the Christian! These infirmities remain sinful, and every sin remains displeasing to God, meriting eternal punishment. Surely we need a High Priest who is not provoked to swift and well-deserved punishment by the failings of His Christians, inexcusable as they are, but who can be touched with the feeling of our infirmities. This sympathy is an essential attitude of a true high priest, without which he could not properly perform His office. In order to have a sympathizing high priest, God in the Old Testament did not choose an angel for this office, but took a human being from among men, one who could have compassion on the ignorant, Heb. 5, 1.2; and in the New Testament He sent His own Son and made Him like unto men, Heb. 2, 17. For this reason, Jesus, the Son of God, was in all points tempted like as we are, though without sin. What a condescension for the Son of God to permit Himself to be tempted by Satan, to allow Satan to approach Him with the purpose of seducing to sin Him who is the Sinless One! How truly great the love of Jesus! This love indeed clearly marks Him the great High Priest.

Jesus did not select only certain kinds of temptations, while others were excluded from the list of temptations with which Satan was permitted to approach Him. We read, "but was in all points ed

ke

nas

the

ide

is

ur

he

 $\mathbf{ch}$ 

be-

lea

his

ies.

us

an

13.

ow

his

ted

ille

SS-

our

of

in!

to

est

the

be

an

not

igh

 $_{
m his}$ 

ave

ent

or

28

of

to

the

eed

ile

an

nts

tempted." There was not a sin in the catalog of transgressions to which Satan did not tempt Jesus. There was not a disregard of God's holy Law into which the prince of Darkness did not seek to seduce Him who is the Light of the world. There was not an arrow in the quiver of the strong man well armed which he did not aim at the armor of the Holy One in Israel. There was not a trick, time-worn or newly hatched by his ever fertile brain, which the old wily foe did not employ to ensnare the Christ of God. He made use of surprise attacks, sudden, fierce onslaughts, and of long-sustained sieges, as in the wilderness. There were attacks by his enemies, who threatened, mocked, persecuted, ostracized, crucified Him. There were attacks by the people, who, misunderstanding the nature of His mission, tempted Him with the lure of temporal honor and glory. John 6, 15. There were attacks coming from His own disciples: Peter, Matt. 16, 22. 23; 26, 69 ff.; Judas, Matt. 26, 47 ff.; from other disciples, caused by their ignorance, petty jealousies, etc. There was the special hour of the enemies and the power of darkness, Luke 22, 53, that agony in Gethsemane, those truly horrible hours when, forsaken of God, He was surrendered to Satan and his hosts, who did with Him as they pleased. Satan surely made full use of his opportunity to tempt Jesus in all points.

Jesus was tempted in like manner as we are. He felt the temptations of Satan, felt them keenly, intensely. He was a true man with truly human feelings and emotions. How abhorrent must have been the very attack of sin and Satan to Him to whom sin is an abomination! Man's nature is accustomed to sin; he is conceived and born with a sinful nature; the thought of sin is not horrible, rather quite welcome, to man. But how keenly must Jesus have felt the attempts of something altogether foreign to His nature to take possession of Him! Therefore the very thought of those hours when Satan would be permitted to spend his fury on Him caused Him to shudder and exclaim: Luke 12, 50; John 12, 27; 13, 21. Compare also Mark 14, 33. 34; Luke 22, 44; Matt. 27, 46. Jesus, the Son of God, our great High Priest, was indeed tempted in all points like as we are.

Yet there is a great, essential, important difference between the temptations of Christ and our temptations. The author calls attention to this difference by adding the words "without sin," separate from sin. For four thousand years not one member of the human race had been able successfully to resist all attacks of Satan. Adam, created after the image of God, succumbed. Noah, a just man and perfect, Gen. 6, 9; Abraham, the friend of God, Jas. 2, 23; David, the man after God's own heart, 1 Sam. 13, 16, all succumbed to Satan's wiles, all are examples of the power of Satan to seduce even the best of men. The Man of Nazareth was an exception to the rule. Though tempted in all points, though feeling as keenly as other men, yea, more

keenly, these temptations, yet He passed through all these fierce trials without sin. Not once did He succumb, not once did Satan succeed in causing His feet to stray from the path of God's holy Law or His thoughts to deviate from the norm of God's will. For Jesus is not only the son of Mary, He is also the Son of God, like God sinless, impeccable, Jas. 1, 13, untempted and untemptable by sin. He could not be Jehovah, the great I AM THAT I AM, the immutable, unchangeable Holy One, if there were in Him the slightest possibility of sinning.

Here, then, is the great High Priest, the Conqueror of sin, Jesus, the Son of God, that is passed into the heavens. But though He is now seated at the right hand of God, far removed from all temptations, He still is very close to His Christians, sympathizing with them in their trials and temptations. His is still that body which suffered, was crucified, and buried, His still that human nature which so keenly felt the temptations of Satan. At His ascension He did not strip off that body nor its human affections and sensations; no, that is eternally His own body, and even on the throne of God the body in which He wept and suffered and was tempted, is to Him, as Gerhardt puts it, ein' unverrueckt' Erinnrung unsrer Plagen (Gesangbuch, No. 39, 13), an unceasing memorial of our sorrows, those sorrows, which He experienced in the days of His flesh and which are now the lot of His brethren in the flesh. Knowing our frame, remembering that we are dust, having experienced like temptations, like sorrows, like emotions, His heart is touched with pity and compassion. He is still the same sympathizing High Priest that He was in the days of His flesh. Ought we not to hold fast our profession of so great a High Priest? And ought we not to make use of this High Priest? That is the next thought brought out by our epistle.

V. 16: "Let us therefore come boldly unto the Throne of Grace that we may obtain mercy and find grace to help in time of need." In the Old Testament only the high priest was permitted to enter into the Holy of Holies, where God Himself dwelt between the cherubim. He was permitted to enter it on one day only, and only with blood. Heb. 9, 7. If he dared to enter it any other time and in any other manner than that prescribed by God, his was to be the fate which overtook Nadab and Abihu. Lev. 16, 1. 2. If any other person dared to approach the seat of God, he was sure to die. Num. 18, 7. 22. Well can we imagine that the Holy of Holies was an object of awe for every Israelite, so that even the high priest entered it only with fear and trembling lest he be consumed by the holiness of the Lord. If it was presumptuous for Israel to approach this visible throne of God, it might seem a reckless, yea, a blasphemous undertaking for us to approach the throne of God on high. However, the author of Hebrews bids us lay aside all fear and come boldly to the throne of God. That

throne, the throne of justice, holiness, and righteousness, that throne before which no sinner can stand, Ps. 5, 4, is now the throne of grace. For on this throne of God sits Jesus, the Son of God, our High Priest, who, after having satisfied each and every demand of the justice of God and having wrought a perfect redemption, now passed through the heavens to make this throne His own. We note that the apostle uses the article before throne and grace. There is but one grace, that grace which came by Jesus Christ, John 1, 17; Acts 4, 12, and there is but one throne of grace, that throne occupied by the King of Grace, Jesus, the Son of God. Neither are there two thrones of God, one of grace and another of justice, as though God were a fickle, changeable God, according to a mere momentary whim occupying once the throne of stern justice and then the throne of grace. There is but one throne of God, and that is, and ever shall be, a throne of holiness and justice, Heb. 1, 8.9; but this throne of the just Judge has become the throne of grace because of the perfect work of our great High Priest. Heb. Thus indeed the throne of God has become even for sinners loaded down with many infirmities the throne of grace. They can approach this throne boldly, literally "telling all." To that sympathizing High Priest they can unburden their hearts. They need not fear that any sorrow be too great or any worry too insignificant, that any sin be too shameful or any infirmity too inexcusable, to be confessed to Him. For on the throne of God sits He who like them has gone through the sorrows and trials and temptations of this life, who knows by personal, though sinless, experience the weakness of the human flesh, the throb of fever, the agony of pain, the power of sin. He therefore does not lose patience with His brethren in the flesh when they come to His throne confessing their frailties, appealing to Him for forgiveness and pardon, or help and aid, or comfort and consolation. From the very outset they can be sure that they will not ask in vain. Their prayer will be heard. They will obtain mercy and find grace to help in time of need. "Mercy always involves a more especial reference to wretchedness, which touches the heart; whether consisting in outward misfortune, suffering, punishment, or inward corruption, guilt, and sin, while grace looks rather to a mere selfdetermined and kindly inclination toward those who have neither right nor claim to it." (Lange-Schaff, Epistle to the Hebrews, p. 99.) This is not merely grace and mercy in the abstract, not an idle, meaningless assurance of grace, not a vain promise of mercy; rather, it tends to a well-defined purpose, that of help in time of need, literally "well-timed, opportune help." No matter how wretched we are, our merciful High Priest can and will provide help, and no matter how little we deserved His pity, He, of whose fulness we can take grace for grace, will not deny His help and aid to us. His help is welltimed help. It does not always come at the special time that we have

rials ceed His not im-

ngey of esus,

not

now , He their was enly p off eterhich

He His are

puts

ame ight And next

In into oim.

red Vell very

was , it apews

hat

in mind, but it will come in good time. The time selected by us is not always God's time. The purpose for which He sent the trial or permitted the temptation to beset us may not have been quite accomplished at the time of our prayer for help. It may be necessary that the trial and temptation endure as long as we live; but in His own good time our High Priest will mercifully, graciously, send His help. If not in this world, then surely in the world to come He will deliver us from all evil. Therefore at all times Christians should come boldly unto their great High Priest, who is sitting on the throne of grace. Heb. 10, 22 ff.

This lesson is well chosen for the Sunday ushering in the season of Lent. It is like the herald's trumpet-call announcing the coming of Him to whom our attention should be turned at all times, but especially in the Passion season, our exalted High Priest, Jesus, the Son of God. Though brief, our text is a rich storehouse of Lenten thoughts, an inexhaustible fountain of living water. We submit a few outlines: How Shall We Celebrate the Coming Passion Season?

1. By holding fast our profession; 2. by coming boldly to the throne of grace. — Let Us Hold Fast Our Profession: 1. of the deity of our High Priest; 2. of His sympathizing love. — Let Us Come Boldly to the Throne of Grace.

1. There we find the Conqueror of sin. 2. There we find the sympathizing High Priest. 3. There we find grace in the time of need.

Th. Laetsch.

## Dispositionen über die Gisenacher Evangelienreihe.

## Quinquagefimä.

Mart. 10, 35-45.

Belch ein Kontrast wird uns im Textkapitel vor Augen gestellt! Der Here bereitete sich auf den Ausgang seines Erlösungswerkes vor, redete von seinem bevorstehenden Leiden und Sterben in der jüdischen Hauptstadt zu seinen Jüngern; denn sein Erdentag neigte sich zum Ende. Den Jüngern aber war diese Rede verborgen. Ihre Gedanken waren auf andere Dinge gerichtet. Sie dachten nicht an Schmach, Leiden und Tod, sondern träumten von Shre, Erhöhung und Regiment im irdischen, sleisschlächen Sinne. Zwei von ihnen baten (entweder selber oder durch ihre Mutter, Matth. 20, 20) sogar um besondere Shrenstellen in des Herrn Reich. Der Heiland sindet es deshalb nötig, seine Jünger zu belehren und ihnen zu zeigen, worin die eigentliche Größe in seinem Reich bestehe.

#### Chrifti Rachfolger muffen Diener fein.

- 1. Er hat uns bagu ein Beifpiel gegeben.
- 2. Diefem Beifpiel follen wir nachfolgen.

1.

r

t

n

).

r

n

g

e

n

V

ę

r

0

t

t

b

Sein Beispiel ein herrliches, B. 45. Gerade der eben angetretene Leidensweg sollte ihn zum Höhepunkt seines selbstaufopfernden Dienstes führen, zur vollkommenen Erfüllung seines Losungswortes: Luk. 19, 10.

Von der Krippe bis zum Grabe war sein Leben ein freiwilliger Dienst. Er, der Sohn des Allerhöchsten, der majestätische Himmelsstönig, dem die Engelsheere dienstbar sind, lebte hier auf Erden als Diener, Knecht. (Wgl. Matth. 4, 11; 26, 53.) Er erfüllte das Gesetz für uns, lud auf sich unsere Krankheit, trug unsere Schmerzen. (Wgl. Joh. 4, 31—34; Gal. 4, 4. 5; Luk. 22, 27; Phil. 2, 7; Matth. 19, 28 f. Luther, XIII a, 1201 ss.) Das war der Kelch, den er trank, und die Tause, womit er getaust wurde, V. 39.

Freuen wir uns und danken wir Gott täglich für diesen Dienst unsers Heilandes, wenn wir jetzt in der heiligen Kassionszeit wieder besonders daran erinnert werden.

Zwar erkennt nicht jeder Mensch die Notwendigkeit und Bichtigkeit dieses Dienstes Christi, seines tätigen und leidenden Gehorsams. Den meisten ist dies berborgen, denn Fleisch und Blut kann es nicht begreisen. Nur der, der durch Buße und Glauben JEsum als HErrn und Heiland ergriffen hat, ist imstande, dies zu erkennen. Und gerade den gläubigen Nachsolger Christi soll nun des HErrn Beispiel zur Nachahme ermuntern.

2.

Beil er uns gedient hat und uns dadurch erlöst hat, sollen wir nun aus Liebe und Dankbarkeit bereit sein, willig und freudig ihm in seinem Neich zu dienen.

Chrifti Reich ift nicht ein Weltreich, sondern ein einzigartiges Reich. Da wird mit einem ganz andern Maßstab gemessen. Da gilt nicht Macht, Beredsamkeit, Geld, Gut u. dgl., wonach man geehrt oder belohnt wird. Sein Reich ein Areuzreich, worin es nicht heißt herrschen oder regieren, sondern leiden, dulden und dienen. Da gilt die Regel: Wie der Herrschen der Fünger. Das verstanden die Söhne Zebedäi noch nicht, ersuhren es aber später selber, V. 36—44.

Wie Lukas erzählt, gerieten alle Jünger des Herrn in einen Rangstreit. Jeder wollte der erste sein. Die Geschichte der Kirche gibt uns Beispiele aus späteren Jahrhunderten. Der stolze, rangsüchtige, ehrsgeizige alte Adam brachte das Papstum in der Kirche hervor. Der Bapst nennt sich wohl servus servorum, aber auch pontisex maximus. Er "setzt sich in den Tempel Gottes als ein Gott" und regiert nach eigener Wilkür. Wir alle stehen in gleicher Gesahr, uns selbst zu ershöhen. Prüsen wir uns alle in diesem Punkt, wir seien Pastor, Lehrer oder Gemeindeglied.

Lernen wir von neuem wieder die Lektion, daß in Christi Reich Christus der einzige Weister ist und wir untereinander alle Brüder. Da gibt es eigentlich keine Einteilung in Priester und Laien oder Klerus und Bolk zur Bezeichnung eines Rangunterschiedes zwischen Pastoren und Gemeinbegliedern, wie in der Kirche Koms und anderswo. Hüten wir uns ja vor den Gefahren, die uns in dieser Hinsicht drohen, sowohl in der Shnode als in den einzelnen Gemeinden! "Thristen stehen als Christen alle einander gleich; keiner ist höher, keiner niedriger, welches Amt er auch in der Kirche bekleiden mag; alle stehen gleicherweise als Brüder unter dem einen Herrn und Haupt Christo. Und so hat nicht der eine zu besehlen und der andere zu gehorchen, sondern alle dienen, einer dem andern, mit der Gabe, die ein jeder empfangen hat. Und gerade der steht am höchsten, der am treuesten seinen Brüdern dient, sein Leben um des Herrn willen in den Dienst der Brüder stellt. Im Dienen besteht das Hohe und Eroße im Hinmelreich." (Mag. 33, 197.)

Der endliche Lohn wird dem zuteil, der ein treuer Diener JEsu Christi war, Matth. 25, 31.

## Invocabit.

Matth. 16, 21-26.

Durch Gottes Gnabe find wir nun wieder in die heilige Passionszeit eingetreten. Was es mit der heiligen Passionszeit auf sich hat, das wist ihr. Ihr versteht es daher auch, warum uns unser heutiges Evanzelium JEsum als unsern leidenden Heiland vor Augen malt. JEsus weiß, daß er leiden muß; er beschreibt seine Leiden in klaren, unmißzverständlichen Worten. Und doch eilt er gleichsam seinen Leiden entzgegen, denn er will sür uns leiden. O wie tröstlich ist das für uns! Ungläubige Wenschen behaupten, JEsu Leiden und Sterben sei Zusall gewesen; JEsu Kreuzestod sei nichts anderes gewesen als ein gewöhnzlicher Märthrertod, wie denn JEsus überhaupt nichts anderes gewesen sei als ein gewöhnlicher Mensch. Gegen diese Unwahrheit und Irrlehre ist unser Evangelium ein starkes Zeugnis. JEsus wollte sür uns unser Kreuz tragen. — Daran schließt unser Evangelium die wichtige Wahrheit, daß wir Gläubigen ihm sein Kreuz willig nachtragen sollen. Beide Wahrheiten sind von großer Wichtigkeit. Betrachten wir daher

#### Willige Rrengträger.

Bören wir.

- 1. Wie willig unfer Heiland unfer Areus ges tragen hat;
- 2. wie willig auch wir ihm fein Areuz nachtragen follen.

1

Unser hochgelobter Heiland ist unser williger, stellvertretender Kreuzträger geworden. Das lehrt die ganze Passionsgeschichte. Das zeigt uns auch unser Evangelium.

IGsu prophetische Wirksamkeit nahte sich ihrem Ende. (Bgl. Matth. 19, 1; 21, 1.) Er bereitete daher "von der Zeit an" seine Jünger ganz

besonbers auf seine lette, große Passion vor, B. 21. (Bgl. Mark. 8, 31—9, 1; Luk. 9, 22—27.) "Er redete das Wort frei offenbar", Mark. 8, 32. Er redete nicht mehr in Gleichnissen, denn sie hatten erkannt, daß Fesus der verheißene Messias sei. (Bgl. Matth. 16, 13—19.) So erskirte er ihnen in kurzen, aber kräftigen Worten, wie er der willige, stells vertretende Kreuzträger der ganzen Welt werden wollte, B. 21. Von den ültesten, Hohenpriestern und Schriftgelehrten werde er viel seiden und endlich getötet werden. Damit beschreibt er die ganze Passion in ihren Hauptzügen von Gethsemane dis Golgatha, von seinem blutigen Schweiß dis zur Durchbohrung seines Herzens durch den römischen Kriegsknecht. Alles wußte Fesus genau im voraus; er sah vor sich sein ganzes Leiden von Ansang dis zu Ende; denn unser Heiland ist ja der ewige, alls wissende Gottessohn. (Bgl. 17, 22.)

Diese Nebe Jesu wollte aber ben Jüngern nicht gefallen, B. 22. Betrus insonderheit war darüber ganz empört, daß sich sein geliebter Heiland vorsählich und mit Willen in ein so großes Unglück stürzen wollte. — Aber dazu bewog ihn wohl nicht nur seine natürliche Liebe zu Jesu, sondern auch sein sleischlicher Wunsch, Jesus möchte ein irdischer König in Jerusalem werden, zu dessen Seite er, Betrus, selber säße. Wie viele gibt es noch heutzutage, die sich an Jesu Kreuz und Tod stoßen! Sie wollen wohl Jesum als menschlichen Lehrer, aber nicht als gottmenschlichen Heiland. Steht nicht auch unser Herz, aber nicht als gottmenschlichen Heiland. Steht nicht auch unser Herz, so, insosern es Fleisch ist? Achten wir daher auf das kleine Wörtlein "müßte". Jesus mußte unser Kreuz tragen, nicht aus äußerem Zwang, weil ihm die Juden zu mächtig geworden wären, sondern aus innerem Liebesztwang. Jesus wollte uns erlösen, und darum mußte er leiden. Er wollte unser lieber Kreuzträger sein, unser Heiland und Erretter. Er mußte das her unsere Sünde tragen. (Bgl. Jes. 53.) O welch eine große Liebel

Die große Liebe gegen uns arme Sünder geht auch aus den Worten JEsu an Petrus hervor, B. 23. Wie konnte JEsus so reden? Petrus, den er eben erst selig gepriesen hat, nennt er jeht einen Satan, einen Widersacher. Und dabei "wandte sich JEsus um", das heißt, sah seine Jünger an, Mark. 8, 33, so daß sie es hören sollten. Petrus meinte es mit JEsu gut; er wollte ihn vor Schaden warnen. Aber JEsus bestrachtete ihn als ein ürgernis, als einen, der ihn von dem von Gott berordneten Leidensweg abbringen wolle, als einen, der dem Rat Gottes, die verlorne Sünderwelt zu erlösen, zuwider sei. (Bgl. 2 Sam. 19, 22.) "Du bist mir ärgerlich [du möchtest mir zum Fall gereichen]; denn du meinest nicht, was göttlich [was Gott in seinem ewigen Heilsrat versordnet hat], sondern was menschlich ist" (was die Vernunft von göttslichen Dingen urteilt). JEsus läßt sich durch nichts und niemand von seinem Kreuztragen für uns abbringen. Welch eine Liebe!

Erkennet diese Liebe und betet sie in Demut an. JEsus ist euer göttlicher Kreuzträger, der eure Sünde getragen hat. Das sei euer

iten

als

ches

als

richt

ien,

Und

fein

nen

Efu

ms=

bas

an=

fus

niß=

ent=

ng!

ıfall

hn=

efen

ehre

uns

tige

Ien.

ther

re=

ren

iber

Das

rtth.

anz

Passionstrost. Aber laßt euch auch warnen durch JEsu Worte an Petrus. Wer sich an JEsu Kreuz und Tod stößt, ist nach JEsu Urteil ein Satan, ist ihm ärgerlich und geht ewig verloren. Denn er meint nicht, was göttlich, sondern was menschlich ist. Hütet euch daher vor allen menschlichen Gedanken und glaubt von Herzen an euren Heiland, der für euch das Kreuz getragen hat.

2

Von SEsu sollen wir aber auch lernen, willige Kreuzträger zu werden. Das fordert er von uns, B. 24. (Bgl. Matth. 10, 38; Mark. 8, 34; Luk. 9, 23.) Dies fagte JEsus seinen Jüngern sowohl wie dem Bolt, das er zu sich gerufen hatte. (Bgl. Mark. 8, 34.) Der Weg des Areuzes ist allen Jüngern JEsu berordnet. Unser Areuztragen bedeutet nach dem Text dreierlei: 1. JEsu Jünger muffen sich selbst berleugnen, muffen ihre Vernunft gefangennehmen unter den Gehorfam Chrifti, 2 Kor. 10, 5 (fiehe auch Gal. 5, 24), müssen sich von der Welt lossagen. 2. JEsu Jünger muffen ihr Kreuz auf sich nehmen. "Sein Kreuz" bedeutet nicht ein Kreuz, das sich jemand selbst aufladet, sondern das Areuz, das JEsus ihm auflegt: Krankheit, Armut, der Haß der Welt usw. Diefe Leiben muffen JEfu Junger willig und gebulbig tragen; ift es ja ihr lieber Heiland, der fie ihnen zum besten zuschickt. (Bgl. Röm. 8, 28.) 3. JEsu Jünger müffen JEsu nachfolgen, wo immer er sie hinführt, muffen ihm Glauben halten auf allen Lebenstvegen, muffen ihm allein gehorchen. Ach, wie schwer wird das oft dem Fleisch! Wie sauer wird oft ber Kreuzesgang bem bofen Bergen! (Bgl. 1 Mof. 12, 1; 2 Kor. 12, 7—9; Röm. 12, 9—21.)

Das willige Kreuztragen ist überaus nötig, B. 25. 26. Wer sein Leben erhält, das heißt, wer seinen natürlichen Trieben und Gelüsten nachgibt, wer sich schont, sich nicht verleugnet, der wird sein Leben ewig verlieren. Wir müssen unserm fleischlichen, irdischen, fündlichen Leben ganz absterben. Wer so sein Leben verliert um JEsu willen, das heißt, wer so das alte natürliche Ich tötet, ja, wenn es gefordert wird, auch sein natürliches Leben in den Märthrertod dahingibt, der wird aus Enaden durch den Glauben sein Leben sinden, wird ewig selig werden.

Wie wichtig ist es, daß wir das Leben finden! B. 25. Wer seine Seele ewig verliert, ist ewig verloren in der Qual der Hölle, selbst wenn er auf Erden alles gewonnen hätte. Kein Tauschmittel gibt es, mit dem er seine Seele wieder einlösen könnte. Laßt uns daher um Jesu willen alles verleugnen, uns selbst wie die ganze Welt mit ihren Schähen. Das ist die ernste Passionsmahnung Jesu an uns. Und wer uns davon abshalten möchte, den sollen wir nach Jesu Vorbild als unsern Feind und Vidersacher betrachten und behandeln; denn er meint nicht, was göttlich, sondern was menschlich ist.

So gebe benn der Heilige Geift, daß wir alle von Herzen an JEsum als an unsern Kreuzträger glauben und daß wir im Glauben willig und geduldig alles Kreuz tragen, das er uns zu unserm Heil gnädig auslegt.

### Reminiscere.

### Qut. 10, 17-20.

=

ťŋ

u

ŧ.

3

et

1,

i,

n.

S

v.

8

n.

1=

mer

r.

in

n

ig

m

dh

ıŝ

n.

1e

ın

m

n

)=

td

h,

m

id

t.

Die Christen glauben, daß alle Menschen Sünder sind, daß der Sünder unter dem Fluch Gottes ist, daß es einen Teusel, eine Hölle, eine ewige Vergeltung gibt. Darum muß das Christentum etwas Trübsseliges sein, urteilt die Welt. Doch die Christen wissen auch die Ersettung aus der Macht ihrer Feinde und den Weg des Lebens. Darum gibt es viele Freude in ihrem Leben.

## Große und größere Freude im Chriftenleben.

- 1. Ihre Siege über Satans Gewalt bereiten ben Chriften große Freude.
- 2. Größere Freude haben fie an ihrem Seelen= heil.

V. 17. Die Freude der Siebzig. In JEsu Namen hatten sie leiblich Besessen aus Satans Gewalt errettet. Mehr getan als in einem bestimmten Fall die Zwölse, Luk. 9, 40. JEsus bestätigt auch das geschehene Ereignis, V. 18. "In der Austreibung der unsauberen Geister trat der Sturz oder die Bernichtung der Hortzichaft Satans zu Lage." (Stöckhardt, Bibl. Gesch., N. T., 177.) Warum seine Jünger dieses wunderbare Werk haben vollbringen können, sagt der Herr V. 19. Seine Jünger hatten Macht über "alle Gewalt des Feindes". Hatten sie doch die Macht, die Kranken zu heilen, Luk. 10,9; den Aufstrag, den Menschen Frieden zu bieten, V. 6; die Macht, den undußssertigen Sündern die Sünden zu behalten, V. 10—12. Kein Wunder, daß sie sich freuten, daß sie als schwache, gebrechliche Werkzeuge so Großes ausrichten konnten.

über dieser Freude ist auch alle Drangsal und Trübsal ihres Amtsslebens vergessen. B. 3. 10. 11. Bon der Verachtung und Berwerfung, die ihre Botschaft seitens der Gottlosen ersuhr, sagen sie hier nichts. Das ist alles vergessen, weil sie mächtige überwinder des Teusels geswesen sind.

Christen wissen, daß ihre ganze Arbeit im Reiche Gottes darauf hinausgeht, Satans Gewalt zu brechen und Christum in den Herzen der Menschen zur Herrschaft zu bringen. Daher ihre Freude über die Ersolge der Missionare und Pastoren. Ihre Freude, wenn es ihnen gelingt, jemand zu Christo zu führen. Es ist etwas ganz Einzigartiges mit der Arbeit, die die Christen persönlich und durch andere im Reiche Gottes verrichten. Es ist eine wunderbar große Macht, die Christus ihnen gegeben hat. So groß auch Satans Macht und so gewaltig auch Satans Heer ist, so verschlagen und listig er auch mit all seinen Schuppen ist, die Kinder Gottes bleiben doch mächtige überwinder Satans und seiner Legionen. Wahrlich, große Ursache zur Freude! Darüber muß alles gering erscheinen, selbst Hohn und Spott, Geringschätzung und Verachtung der Welt.

Barum sagt der Herr: "Doch darin freuet . . . untertan sind"? Hatte er nicht eben selbst diesen herrlichen Sieg beschrieben und die Jünger in ihrer Freude bestärkt? Der Herr will ihnen bedeuten, die Freude darüber, daß ihre Namen im Himmel geschrieben sind, sollte bei ihnen so groß sein, daß alle Freude dagegen gleichsam in nichts zergeht.

Der Herr hatte alle Ursache, diese Mahnung an seine Jünger zu richten. Leicht konnte ihrer Freude, B. 17, etwas Selbstruhm und

Selbstüberhebung beigemischt fein.

So find Christen nach dem alten Adam auch heute in Gesahr, ihr großes Ich zu sehr zur Geltung zu bringen. Wenn sie sich daran erinnern, was sie im Reiche Gottes getan haben, wie fleißig sie in der Reichssache ihres Hern gewesen sind, oder wenn ihnen dann und wann etwas Lob gespendet wird, dann verfallen sie leicht in den Fehler, daß sie höher von sich selbste denken, als ihnen zu denken gebührt. Selbste gerechtigkeit und Verachtung der andern nimmt dann leicht Besitz von ihrem Herzen. Sie sollen darum wissen, daß es eine Freude gibt, die weit über jede andere Freude geht.

"Freuet euch aber . . . geschrieben sind." Sie haben sie nicht selbst dort angeschrieben, sondern aus Enaden sind ihre Namen von Gott dort angeschrieben. Nicht über ihre Werke sollen sie sich freuen, sondern über Gottes Enade. Ihre Namen sind geschrieben im Buch des Lebens, Offenb. 17, 8; 22, 19; Phil. 4, 3; Ps. 69, 29; Offenb. 21, 27. Sie gehören zur Schar der Außerwählten. Ihre Seligkeit ist gewiß.

Darüber freuen wir Chriften uns mehr als über irgend etwas anderes, Jef. 61, 10; Luf. 1, 46. 47; Phil. 4, 4. Die Freude darüber, daß wir Gottes liebe Kinder in Zeit und Ewigkeit find, macht unsere Herzen getroft und furchtlos selbst angesichts alles Unglücks, des Todes und der Hölle. Groß ist also unsere Freude über das, was wir im Reiche Gottes in seiner Kraft ausrichten, viel größer ist aber unsere Freude darüber, daß wir aus Gnaden ewig selig werden sollen. Auch der Heiland freut sich, daß seine Kinder diese Weisheit besisen, V. 21.

D. C. A. B.

#### Denli.

#### Qut. 9, 51-56.

Auf Christo, dem Sohne Gottes, ruhte der Geist Gottes in ganz besonderem Maße, Ps. 45, 8; Jes. 11, 2; 61, 1.2; Luk. 3, 22; Joh. 3, 34. JEsus hat auch uns zu Gottes Kindern gemacht und uns deinem Geiste mitgeteilt, Luk. 3, 16; Joh. 14, 26; 15, 26; Gal. 3, 6. Ja wer diesen Geist nicht hat, gehört Christo nicht an, Köm. 8, 9. Das ist aber kein toter Geist, sondern der Geist des Lebens. Der muß sich in den Christen betätigen.

## Der Geift Chrifti, ber fich in ben Chriften betätigt.

- Der Geift bes Gehorfams, ber gerne Gottes Billen tut;
- 2. der Geift der Liebe, der eifrig das Seil des Rächften fucht.

1.

B. 51. Eigentlich: Als die Tage seiner Aufnahme erfüllt wurden, die Zeit, da er wieder zurückehren follte in die Herrlichkeit des Baters. (Bgl. Joh. 13, 32; 16, 5. 28; 17, 5.) Belch eine herrliche Aussicht! Aber diese Aufnahme war nicht ein bloges Zurücksehren in den Himmel, wie die Engel bei der Geburt JEsu nach ihrem Erscheinen auf Erden und ihrem Lobgesang ohne weiteres in den Himmel zurückehrten. Die Aufnahme JEsu in den Himmel geschah auf dem Wege schwerfter Leiden. Der Weg zum Bater und zur Herrlichkeit führte über Gethsemane mit seinem Seelenkampf, seiner Todesangft, seinem blutigen Schweiß. Der führte hin in Kaiphas' Palast mit seinen Backenstreichen und seiner Ver= speiung; ber ging burch Vilatus' Richthaus mit seiner Ungerechtigkeit, seiner Dornenkrone, seiner Geigelung; der führte in Berodis Balaft mit seinem Spott und Sohn; der führte hinauf nach Golgatha mit seiner schmachvollen Kreuzigung, seiner graufigen Gottverlaffenheit, seinem fluchwürdigen Verbrechertod; der führte hinunter bis ins Grab in Joseph's Garten. Und doch im Gehorsam gegen seinen Bater, der nicht nur die Zeit, sondern auch die Art und Beise der Aufnahme JEsu be= stimmt hatte, wandte er sein Angesicht, stracks nach Jerusalem zu wan= beln. Er festigte sein Angesicht, verlor nie das Ziel seines Weges aus dem Auge, war fest entschlossen, in Jerusalem zu sterben, wie es sein Bater beschlossen hatte. (Bgl. Pf. 40, 9 ff.; Joh. 4, 34; 5, 30; 18, 5.)

Gottlob, auf uns ruht der Geist Christi, der uns auch am Ende unsers Lebens aufnimmt in des Himmels Herrlichkeit, eben weil JEsus sich nicht geweigert hat, diesen Gang für uns zu tun. So wollen wir in der Kraft des Geistes ihm nachfolgen, wie er gern und willig den Willen unsers Vaters im Himmel tun. In unserm jeweiligen Stand und Veruf, als Eltern oder Kinder, als Arbeitgeber oder Angestellte, als Lehrer oder Schüler, als Prediger oder Zuhörer, als Vürger im weltlichen Keich, Veamte oder Untertanen, wollen wir nur darauf besdacht sein, uns als Gottes Kinder zu erweisen (ausmalen), damit wir nicht dereinst die Tür des Vaterhauses verschlossen sinden.

Wir wollen JEsu nachfolgen gerade auch dann, wenn sein Weg uns in die Kreuzeswisste führt, durch allerlei Leiden und Trübsale. Daran wird es nicht sehlen. Dafür sorgen schon Teusel, Welt und Fleisch. Ja Gott selber legt den Seinen zur Läuterung und Prüfung schwere Lasten auf. Da heißt es im Geiste JEsu das Angesicht hart machen, unverwandt schauen auf den Ausgang, das herrliche Ziel, das uns um JEsu willen winkt, willig seine Straßen weiter wandeln in der Gewißheit: Lied 262, 4. — 282, 1. 2.

die die

bei geht. r zu und

ahr, aran der

daß lbst= von , die

nicht bon uen, Buch fenb. gfeit

twas über, nfere codes r im nfere Auch

. 21.

ganz Joh.

. Ja 18 ift 1 den

2.

Die Jünger waren entrüftet über das Verhalten der Samariter und wollten Feuer bom Himmel auf sie fallen lassen, wie einst Elias. Sie bedachten nicht, daß es sich um ganz verschiedene Personen hans belte. Dort waren es offenbar Verstodte, hier Unwissende, bei denen noch Hoffnung war, daß sie gewonnen werden könnten. Daher tadelt Fesus ihren unzeitigen Eiser und spricht die herrlichen Worte in V. 56. Das war allewege Jesu Gesinnung. Wieviel Geduld hat er mit seinen Jüngern gehabt, mit ihrer Schwachheit, ihrer Sünde, ihrem Mangel an Erkenntnis usw.! Wenn er so wenig Geduld mit ihnen gehabt hätte wie sie mit den Samaritern, was wäre aus ihnen geworden?

Das ift der Geift, der in uns herrschen soll beim Bau des Reiches Gottes nach innen und außen. Wenn es gilt, den sündigenden Bruder zu ermahnen, so muß ja gestraft werden, wie Christus besohlen und selber dei seinen Jüngern getan hat; aber es soll geschehen im Geist der Liebe, den Bruder zu gewinnen. Nicht gleich die Geduld verlieren, nicht gleich das Urteil sprechen, sondern mit suchender Liebe ihm nachgehen, dis er entweder gewonnen ist oder als offenbar Undußsertiger ausgesschlossen werden muß. Wenn es heißt, Außenstehende zu gewinnen, Wission zu treiben, wie ist gerade auch da Geduld und Liebe vonnöten! Wie mancher Wensch hat jahrelang widerstrebt, dis ihm endlich Gottes Geist zu mächtig wurde! Wie manches Volk hat die zu ihm gesandten Wissionare ermordet und wurde erst dadurch für Christi Reich gewonnen, daß die Christen nicht müde wurden in ihrem Liebess und Wissionseiser! Eingedenk des Geistes Christi, eingedenk seiner großen Geduld mit uns, laßt uns ihm auch hierin nachfolgen.

Mahnung zur Selbstprüfung. Reue über Ungehorsam und Liebs Losigkeit. Hinweis auf JEsu Bollkommenheit. Ihn um Vergebung und um ein reiches Maß seines Geistes bitten. Th. L.

#### Lätare.

30h. 6, 47-57.

Die Rede JEsu von dem Essen seines Fleisches ist zu allen Zeiten misverstanden worden. So schon von den Juden, V. 52, die in grob simulicher Weise die Worte von einem leiblichen, natürlichen Genießen des Fleisches und Blutes JEsu verstanden. In unserer Zeit werden diese Worte häusig auf das heilige Abendmahl bezogen. Doch dieses Sakrament war damals noch nicht eingesetz; der Herr würde auch nicht ohne weiteres allen Empfängern des Abendmahls die Selizkeit zussprechen, V. 54, vgl. mit 1 Kor. 11, 27 ff.; und bei solcher Fassung würde der Herr V. 53 mit sich selber in Widerspruch geraten, da er ja dem Schächer am Kreuz ohne Abendmahl die Selizkeit zusichert, Luk. 23, 43. Die Worte handeln nicht vom Abendmahl, sondern sie sind

#### Gine Lehre bom Glauben.

- 1. Der rechte Glaube erfennt Jejum als Beiland.
- 2. Der rechte Glaube fett fein Vertrauen allein auf JEfum.
- 3. Der rechte Glaube macht gewiß felig.

er

3.

11=

en Lt 6.

en

an

tte

es

er

nd

er

cht

n,

e=

n,

n!

es

en

n,

rl

ıs,

B=

ng

en

ob

en

en

es

uch

11=

cde

em

13.

#### 1

Die Leute suchten JEsum, gingen über Land und Meer, um ihn zu finden. Warum? Sie wollten Brot haben, einen Brotheiland. Das war kein rechtes Suchen, kein rechter Glaube. Sie hätten das rechte Brot suchen sollen, Jesum selber, B. 48. Ohne Erkenntnis Jesu gibt es keinen Glauben. Nicht das ist Glaube im Sinn der Schrift, was man heutzutage so häufig Glauben nennt, der Glaube an sich selbst und seine Kraft, der Glaube an den Erfolg oder wenigstens an die Gerechtigkeit seiner Sache, der Glaube an die Menschheit usw. Das Objekt des wahren Glaubens ist immer Christus, Christus allein, und zwar Chriftus, der Gekreuzigte, der sein Leben gab zum Seil der Welt, B. 51 b; Joh. 14, 6; Apost. 4, 12. Jeder andere Glaube ift falsch, kann nicht selig machen. Auch der Glaube ist falsch, der zwar Chriftum erkennt und preist, aber bloß als Muster und Tugendlehrer. Moderne "Chriften" und Juden, Logen, Christian Science usw. Glauben nach der Schrift heißt erkennen, was wir im zweiten Artikel bekennen. Lied 245, 1.

### 2.

Aber wie, ift eine bloge Verstandeserkenntnis schon genügend? Das sei ferne, wenn auch gar viele in der Christenheit so handeln und reden, als ob schon das genüge. Doch bloke Verstandeserkenntnis unterscheidet sich vom wahren Glauben wie Finsternis vom Licht, wie der Tod vom Leben. Die wahre Natur des Glaubens zeigt der HErr, indem er sich als Brot des Lebens bezeichnet. Brot muß gegessen werden, wenn es dem Menschen nüten soll. Es ift nicht genug, daß man das Brot von ferne anschaut, allerlei kluge Schlüsse über Nuten und Nahrhaftigkeit und Notwendigkeit des Brotes macht, es vielleicht auch andern anpreift und es dann ruhig liegen läßt. Wer weiter nichts tut, hat keinen Nuten vom Brot, der wird trot seiner Erkenntnis der Natur und der Notwendigkeit des Brotes umkommen. Das Essen des Brotes besteht darin, daß man das Brot in sich aufnimmt. Nur dann hat man gegessen, nur dann kann man die belebende, nährende Kraft des Brotes an sich erfahren. So muß auch Christus, das geistliche Brot des Lebens, geistlicherweise gegessen werden, das heißt, man muß Christum in sich aufnehmen, ihn und sein Berdienst sich zueignen, von ihm allein Leben, Rettung, Seligkeit erwarten, trot aller eigenen Sündhaftigkeit gerade bon ihm und keinem andern Silfe holen, JEsum, den Heiland der Welt, sich als seinen eigenen Heiland zueignen, in sich aufnehmen. Das allein ist wahrer Glaube. Das ist aber auch gewiß ein Glaube, der selig macht.

3.

Frdisches Brot erhält dies leibliche Leben und selbst das nur eine Beitlang, B. 49. 58. Mögen Menschen noch fo große Vorräte irbischen Brots haben, damit können fie fich nicht vom Tode erretten, ebensowenig wie durch die Beisheit und Alugheit dieser Belt, auf die so viele ihr Bertrauen setzen. Sie muffen doch zeitlich sterben und, wenn fie kein anderes Brot haben, ewig berderben. Mur ein Lebensbrot gibt es, Christum. Nur durch das Effen dieses Brotes erlangt man ewiges Leben, B. 53. 50. 51 a. 57. Durch JEsum kommen wir in Wahrheit zum Leben, zum geistlichen Leben hier auf Erden. Gin Leben mit gutem Gewissen — wie kann man da dies irdische Leben, die von Gott dargereichten Güter und Schätze dieses Lebens so gang anders genießen, wie gang anders leben! Wie wird ba burch JEsum, ber unser eigen ift, auch unser ganzer Lebenswandel umgestaltet, so daß wir nicht mehr im Dienst der Sünde vergeblich leben, sondern auf Gottes Wegen wanbeln, unfern Glauben in guten Werken erweisen. Wenn wir auch schließlich von der Erde, aus diesem Leben scheiden müssen, er wird uns auferweden zum ewigen Leben, B. 54. Lied 194, 8. F. N.

## Theological Observer. — Rirchlich-Zeitgeschichtliches.

## I. Amerika.

Mus ber Synobe. 3m Atlantio Bulletin lefen wir aus ber Feber bes Diftriktspräses Birkner: "Seien sie [bie Bekenner von Augsburg 1530] uns Borbilder! Wir leben in einer Zeit, da das teure Cotteswort vielfach gerings geachtet wird. Und weil man das Wort Gottes geringschätzt, so ist auch das Bekenntnis, die Lehre, vielfach wohlfeil geworden in der sogenannten christlichen Kirche. Nicht Lehre, nicht Dogma, heißt es vielerorts, sondern christliches Leben sei die Parole. Demgegenüber wollen wir festhalten, daß Gottes Wort, die Lehre, obenanstehen muß und alles chriftliche Leben nur auf dem göttlichen Worte, als auf seiner Grundlage, beruht. Nur wo das Wort Gottes lauter und rein gelehrt wird, werden wir auch heilig als die Kinder Gottes danach leben können. Solches Zeugnis erweckt Widerspruch bei denen, denen am reinen Gotteswort wenig gelegen ift. Gott sei mit uns wie mit unfern "Bätern' und schenke und Glaubensfreudigkeit und Zeugenmut im Bekennen unsers allerheiligsten driftlichen Glaubens, wie er in der aus dem göttlichen Wort geschöpften Augsburgischen Konfession zum Ausbruck kommt! . . . Daß dies geschehe, stellt Anforderungen an uns, fordert Opfer an Zeit, Kräften und irbischem Bermögen. Seien wir mit Freuden bereit, dem Herrn davon zu geben, damit sein Reich komme und sein Wille geschehe! Beseelt uns so der Geist der "Bäter", so wird das Jubilaumsjahr 1930 ein reichgesegnetes werden, ein Jahr, in welchem man nicht nur in einem besonderen Festgottesbienft einer Großtat im Reiche Gottes gedentt, fondern in welchem fortlaufend ber Segen Gottes fich über uns, unfere Ges meinben, unfere Spnobe ergießen wird."

ne

en

rig

ihr

ein

es,

res

eit

em

r:

en,

gen

ehr

m=

2B=

uf=

des

ıns

na=

das

ift=

ift=

ttes

nem

ort

der

bei

uns

en=

ber

u§≥ Dert

den

tille ahr

in nft,

Be=

A Request by Synod's Catechism Committee. — At the synodical convention at River Forest last year the English District had called the attention of Synod to the desirability of the publication of a revised synodical catechism or an entirely new exposition of Dr. Martin Luther's Small Catechism. On recommendation of the committee to which this memorial had been assigned, Synod passed the following resolutions: 1. Resolved, That Synod instruct its Ven. President to appoint a committee of eleven which is to make a thorough study of our Schwan Catechism with a view to its eventual revision as well as the grading of the catechism material; and be it furthermore 2. Resolved, That the committee ask for, and consider, suggestions with regard to this work and submit its findings, together with the proposed draft, to all pastors' and teachers' conferences and eventually to the 35th synodical convention. This committee has been appointed by President Pfotenhauer and consists of the following men: Prof. R. C. Neitzel, Prof. E. Koehler, Prof. A. Keinath, Pastors W. H. Luke, E. Hoelter, E. F. Haertel, H. J. Bouman, School Superintendents A. C. Stellhorn, W. N. Nickel, O. E. Schroeter, and the undersigned as chairman. The committee met for the first time on January 6 at River Forest Seminary. A number of preliminary questions were disposed of, such as the exact scope of the work, the manner in which the work should be carried out, etc. While all the members of the committee are held to study the entire catechism with a view to an eventual revision and grading, each member was assigned a portion of the catechism for special study and consideration. In later meetings the suggestions of these members and all other suggestions received from other sources will be carefully considered by the entire committee. We hope to be able to submit a tentative draft to the various conferences at a date sufficiently early to give them ample time for a careful study of the proposed draft and for sending in their suggestions to the committee, and still to enable the committee to submit the final draft to Synod at its next convention in 1933.

Synod has required its committee to ask for suggestions in this important matter, undoubtedly actuated by the confident expectation of Synod-wide interest in its Catechism. This notice is being written chiefly for the purpose of arousing such interest and soliciting Synod-wide cooperation and support. The committee asks all members of Synod, especially all pastors and teachers, individually and in conference assembled, to give us their whole-hearted assistance. Above all, we ask you, dear brethren, to remember this committee in your prayers, invoking with us the blessing of our Father in heaven upon this important work. At the same time the committee hopes that all members of Synod will show their interest by sending their suggestions to the chairman and sending them at as early a date as possible. We ask you to give us your candid views in the matter. Tell us whether in your opinion the catechism should remain unchanged or, if it is to be revised, according to which viewpoints, to what extent, etc., a revision is desirable, naming changes, additions, etc., which you feel ought to be made. Kindly also express your opinion as to the grading of the catechism material, its necessity, its nature, scope, etc. The more outspoken Synod's members will be, the better will the committee be able to serve the best interests of Synod. Every suggestion will be thankfully received and duly considered by the individual members and the committee as a whole. Send your suggestions to the chairman, Prof. Th. Laetsch, 6529 Clayton Ave., St. Louis, Mo.

We are sure that the committee will not be disappointed in its hope and expectation of Synod-wide cordial cooperation. Th. Laetsch.

Ans bem theologifchen Seminar unferer Schwesterfpnobe von Bisconfin berichtet das "Gemeindeblatt": "Am zweiten Abventssonntag [1929] wurde P. M. Lehninger von Plymouth, Nebr., zum Professor an unserm Seminar in Thiensville, Bis., berufen, in einem feierlichen Gottesbienst, der in der Kapelle unsers neuen Seminars stattfand, in sein Amt eingeführt. Prof. A. Pieper hielt die Hauptrede, in der er in klarer und nachdrücklicher Beise sich über das in unserm Seminar befolgte theologische Studium ver-Er sagte etwa folgendes: Das theologische Studium darf nur eine Quelle anerkennen, nämlich die Beilige Schrift. Es muß genau fein, indem es jeden in der Schrift vorgelegten Gegenstand so beschreibt, so bon allen andern in der Schrift borgelegten Gegenständen unterscheibet, begrengt, wie die Schrift das tut. Wie die Schrift alle Sachen fein auseinanderhält, um aller Unflarheit vorzubeugen und eine flare Erkenntnis au schaffen, so muß auch das theologische Studium sein. Das theologische Studium muß aber auch umfaffend fein; es muß alle Lehren, die die Schrift vorlegt, treiben, nicht etliche beachten und andere unbeachtet Ferner muß das theologische Studium recht ordnend sein, indem es die in der Schrift borgelegten Lehren so ordnet, ihnen die Stellung gibt und fie in ein foldes Verhältnis zueinander fett, wie die Schrift das felbit tut. Endlich muß das theologische Studium beich eiben, bemütig fein. In der Schrift hat Gott uns fo viel offenbart, wie zu unserer Seligkeit nötig ift, aber nicht alles, was Gott felbst weiß. Deshalb bleiben uns manche Schritte in den Wegen Gottes unerklärt und darum dunkel. hier muß das theologische Studium Bescheidenheit und Demut üben und sich nicht bermeffen wollen, Dinge zu erklären, in Ginklang miteinander zu bringen, die Gott uns nicht offenbart hat. Das theologische Studium muß sich an dem, was da ist, genügen lassen und von dem, was es erkennen konnte und erkannt hat, bekennen: Es ift wohl köstlich, aber doch Studwerk; das Vollkommene werden wir oben erlangen. Das theologische Studium, wie oben beschrieben, ist so wichtig und nötig, daß es durch kein anderes ersetzt werden kann. Der erste Schritt zum wahren inneren Christentum ift die Erkenntnis. Glaube, Liebe, Hoffnung, Friede und alles, was noch zum wahren Chriftentum gehören mag, hängen an ber Erkenntnis und können nicht ohne diese fein. Sollen aber Glaube, Liebe usw. rechter Art, wert, heilfam, wirksam sein, so muß auch die Erkenntnis eine flare sein. Soll sie gewirft werden, so muffen die, die dazu berufen sind, sie selbst haben; denn keiner, der selbst nicht klar ist, kann andern etwas flarmachen. Sollen die, so berufen sind, andern eine klare Schrifterkennts nis zu geben, felbst klar fein, so muffen fie dazu ausgebildet werden. So ift das unter uns geübte theologische Studium unerläglich. — Die Einführung P. Lehningers in seinen neuen Beruf vollzog P. J. Brenner, Vorsitzer des Berwaltungsrats unfers Seminars. Hierauf hielt Prof. Lehninger eine Ansprache, in der er in gewinnender Beise betonte, daß er sich der Größe der ihm nun aufgetragenen Arbeit wohl bewußt sei, deshalb aber nicht verzage, weil er gewiß sei, der Herr werde ihm beifteben. Vom Studentenchor

wurde ein Lied vorgetragen. Alle, die antwesend waren, werden darin übereinstimmen, daß es ein Genuß ist, dem Gesang unsers Studentenchors zu lauschen. Die Fakultät unsers Seminars ist nun wieder vollzählig. Der Herne und behüte sie!" F. P.

h.

pe

8=

9]

cm

ıft,

rt.

er

r=

ur

t u

fo

et,

13=

tis

dje

die

tet

in,

ng

as

ig

ig=

ns

ier

ich

311

uß

ien

rf;

m,

ces

um

as

nis

w.

ine

nd,

nt=

ift

ing

des

ine

iße

er=

hor

Das religiöfe Geficht ber Bereinigten Staaten. Nach einem Bericht in "Epd.", ben ber "Apologete" bringt, foll fich zurzeit im "religiöfen Ge= ficht der Vereinigten Staaten" eine höchft bemerkenswerte Wandlung voll= giehen. Der Schreiber bemerkt: "Man pflegt es in Deutschland als ein Rennzeichen des amerikanischen Kirchentums anzusehen, daß hier die praktische Seite des Christentums, oft in Gestalt einer vielgeschäftigen sozialen Betriebsamkeit, im Vordergrund ftebe und die rein religiofe Aufgabe gu verdunkeln drohe. Und oft hat man damit — nicht immer mit Recht eine abschätige Beurteilung amerikanischer Frömmigkeit verbunden. Gleich= wohl liegt ein berechtigter sachlicher Kern der geübten Kritik zweifellos Nunmehr berichtet ein gründlicher Renner des amerikanischen Kirchentums, Sir Henry Luhn, in der letten Nummer der angesehenen Zeit= schrift Review of Churches von einer höchft bemerkenstverten Wandlung, die sich zurzeit im religiösen Gesicht der Bereinigten Staaten vollziehe. Man sei heute müde, soziale oder politische Probleme zu behandeln, und verlange vielmehr nach einer Klärung der grundlegenden religiösen Wahrheiten. Das sei die Einstellung besonders der Jugend in den Schulen und Universitäten; doch auch die Männer und Frauen der älteren Generation, die die christ= lichen Gemeinden berantwortlich leiteten, drängen auf Behandlung der letzten Lebensfragen. Sie seien ber Geschäfts= und Finanzberichte mude, mit denen man sie überhäuft habe. Es bestehe ein starkes Verlangen, zu den Grundlagen des christlichen Glaubens zurückzukehren. Und die Kirchen müßten biefer neuen Lage Rechnung tragen." Richtig an biefem Bericht ift, daß man hierzulande die gänzliche Versagung des "sozialen Evangeliums" er= fährt, das man fast ganz allgemein an Stelle des Evangeliums von Christo gesetzt hat, wenigstens in den Kreisen der reformierten Kirchen. Das soziale Evangelium hat keine Araft, die Menschen an guten Werken reich zu machen, eben weil es nicht Christum predigt, die einzige Quelle alles wahrhaft Guten. Wo aber der Glaube an Chriftum fehlt, da fehlt auch die aus dem Clauben hervorwachsende Liebe, die sich im Gutestun erweist. Wer sich daher mit dem "sozialen Evangelium" befaßt, macht Bankrott und muß Bankrott machen. An dem Bericht ist aber nicht wahr, daß sich hierzulande ein starkes Verlangen finde, "zu den Grundlagen des christlichen Glaubens Man brängt allerdings auf Behandlung "der letten Lebensfragen", aber nicht im Sinne der Schrift, sondern im Sinne der= selben blinden Vernunft, die sich vorhin mit dem sozialen Evangelium breit= Das hat das Föderalkonzil klar bewiesen, indem es Rationalisten wie Cadman, Fosdick u. a. in Amt und Würden gesetzt hat. 3. T. M.

The U. L. C. and the Federal Council. — By virtue of the "consultative" relation obtaining between the United Lutheran Church and the Federal Council of Churches of Christ in America the *Lutheran* (October 31, 1929) feels free to publish and disseminate among its readers a communication from the Commission on Evangelism to this effect: "At the meeting of the Commission on Evangelism of the Federal Council, together with the denominational secretaries of evangelism, who are members of

the commission, . . . a program for the coming months was unanimously adopted, culminating in the commemoration of the anniversary of Petecost from Easter, April 20, 1930, to Whitsunday, June 8. . . . On Tuesday, December 3, in Zion Lutheran Church, Harrisburg, Pa., the annual meeting of the Pennsylvania Council of Churches will be held. Later on, Monday and Tuesday, January 27 and 28, 1930, the Pastors' State Convention will be in session at Grace Methodist Church, Harrisburg. . . . Throughout the State a fine spirit of cooperation is prevailing, and every word received from the headquarters of the different denominations has been encouraging." The U. L. C. is not ready fully to cooperate with the Federal Council. The Lutheran declared on December 13, 1928: "The Lutheran Church holds to the conviction that there is a fundamental difference between us and the group of denominations for which Calvin and Arminius are the sources of interpreting the New Testament and constituting the Church on earth. . . . A clear distinction appears not only in the definition of the means of grace, that is, in the recognition of the Word and the Sacraments as our Lord's instrument to generate and continue His kingdom on earth, but also in a distrust of methods of changing the beliefs and acts of men by pressure from authority, by State-enacted laws and by compulsory efforts." Therefore "the present connection of the United Lutheran Church with the Federal Council is 'consultative' and not organic." And "the Council in our judgment undertakes to function in spheres for which we deem it lacking in authority. Into those spheres we are not free to go along." So the U. L. C. will not and cannot establish organic relations with the Council. But the Lutheran hastens to add: "This partial membership is not indicative of hostility to an idea of interdenominational cooperation." Its refusal to unite with Reformed bodies does not include the refusal to unite with them in inaugurating a nation-wide celebration of Pentecost and a joint celebration wherever feasible. There is nothing in the communication published October 31, 1929, tending to forestall such an extension of the cooperation. The Lutheran does not tell its readers that Lutherans and Reformed may, according to the principles of the U. L. C., join in preparing such a celebration, but must not join in the celebration itself. Will Zion Lutheran Church of Harrisburg, after opening its doors to the Reformed preachers planning a celebration, close its pulpit to these same men desiring to speak at the celebration itself? And what would happen if, in designating men as available preachers, the Commission on Evangelism should, as is fit and proper, designate the president of the Council, Bishop McConnell? Bishop McConnell does not only deny the means of grace, but is an out-and-out Modernist. Zion Lutheran Church would hardly invite him into its pulpit. Even Reformed circles refused to do so. Then why sustain any kind of relation with a body submitting to the leadership of such a man?

Die ökumenische Bebeutung ber beutschen Sprache. Die "A. E. L. A." schreibt: "über die ökumenische Bedeutung der deutschen Sprache und beutscher Theologie sprach jüngst in Berlin der bekannte D. Abolf Keller in bertrautem Kreise. Er berichtete über eine Reise, die er gerade durch Schweden, Finnland, die baltischen Staaten und Volen gemacht hatte. Er wies dabei auf den starken Cinfluß der deutschen Sprache und Wissenschaft hin, den er in den nordischen und baltischen Ländern gefunden habe. Jeders

sly

ost

ıy,

ng ay

rill

ut

red

ag-

cil.

lds

the

of

ce,

d's

in

ure

re-

the

in

it

So

the

is

n."

to

and

ica-

of

and

ing

ion

ned

sir-

in

ism

hop

ace,

in-

hen

hip

R."

und

Her

urch

Er

haft

er=

mann, insbesondere wer etwas mit der Theologie zu tun habe, könne Deutsch, lese die deutschen wissenschaftlichen Bücher und sei vertraut mit den deutschen theologischen Problemen." ühnliches konnte der Berliner Universitätsprossessor Dr. Richter von einem Besuch in den Bereinigten Staaten von Nordsamerika berichten: "Während in den Jahren 1924–25 auch in kirchlichen und wissenschaftlichen Kreisen Nordamerikas noch eine Spannung Deutschsland gegenüber zu verspüren war, legten in diesem Jahre die amerikanischen Theologieprosessoren, mit denen der Redner zusammenkam, Wert darauf, zu versichern, daß sie mindestens ebenso viele deutsche Bücher lesen als englische." Wir zweiseln etwas daran, ob die letzte Aussage voll und ganz auf Wahrheit beruht. Immerhin dürfen wir aber nicht den Wert der deutschen Sprache für die Theologie auch in unsern Kreisen verkennen. Und dabei denken wir vor allem an die theologische Literatur, die uns Gott in der eigenen Shnode geschenkt hat.

Der gänzliche Niebergang ber Evangelischen Synobe von Nordamerika. Die Evangelische Synobe von Nordamerika hat im Oktober vorigen Jahres gelegentlich ihrer Generalkonferenz in Rochester, R. Y., den Antrag zur Bereinigung mit der Reformierten Kriche in den Bereinigken Staaten und der Kirche der Bereinigken Brüder in Christo fast einstimmig angesnommen. In den beiden letztgenannten Körperschaften war die Bereinigung bereits in früheren Konferenzen genehmigt worden. So bleibt jetzt nur noch die Ausgleichung minderwichtiger Angelegenheiten übrig, um die Bereinigung der drei Gemeinschaften zustande zu bringen. Das bedeutet die völlige Lossagung der Evangelischen Kirche dom Luthertum und den völligen übergang zum reformierten Schwarmgeistertum. Bei einer solchen Bersseuchung durch Unionismus und Schwarmerei ist es nicht zu verwundern, daß sich der Modernismus unter den Evangelischen immer weiter verbreitet.

Reichlich verbienter Spott über eine "neue Religion". In einer St. Louiser politischen Zeitung berichtet jemand, daß sich in New York eine neue Religionsgesellschaft unter dem Namen "Erste humanistische Gesellschaft von New York" gebildet habe. Die neue Gefellschaft wird näher so beschrieben: "Sie ist up to date. Sie hat bis jest 106 Glieder. Es gibt keinen Gott, keinen himmel, keine Sunde, keine Erlöfung, kein Gebet in der neuen Religion. Sie ist bestimmt für solche Leute, die sich zu gar keiner Kirche halten'. . . . Es ist doch sonderbar, von Religion zu reden, ohne der "Sünde" Erwähnung zu tun. Aber die Sünde zu ignorieren, ist eine der Eigentümlichkeiten unserer Tage. P. Dr. Shelton, der an der Spipe des National Bible Institute steht, macht die Bemerkung, daß er in 41 New Yorker Predigten nur einmal das Wort "Sünde" gefunden habe." — Wir glauben nicht, daß es in andern Städten wesentlich anders steht. Der Unitarismus, ber feine Gunde und feinen gorn Gottes über die Gunde im Sinne der Heiligen Schrift kennt und deshalb auch die satisfactio Christi vicaria als unnötig abweist und verspottet, ist weithin die herrschende Religion im Lande geworden. Auch ist es nicht überflüssig, wenn wir uns daran erinnern, daß auch in unserm Fleische noch eine Zaghaftigkeit sich meldet in bezug auf die öffentliche und sonderliche Verkündigung, daß der Sünde Sold die ewige Berdammnis ift. Diefer Schwachheit kommt die Mahnung Hefek. 3, 17—19 du Hilfe: "Du Menschenkind, ich habe dich zum Wächter gesetzt über das



Haus Jerael. Du follft aus meinem Munde das Wort hören und fie bon meinetwegen warnen. Wenn ich dem Gottlosen sage: Du mußt des Todes fterben, und du warnest ihn nicht und sagst es ihm nicht, damit sich der Gottlose vor seinem gottlosen Wesen hüte, auf daß er lebendig bleibe, so wird der Gottlose um seiner Gunde willen fterben, aber fein Blut will ich von beiner Hand fordern. Wo du aber den Gottlosen warnest und er sich nicht bekehret von feinem gottlofen Befen und Bege, fo wird er um feiner Sünde willen fterben, aber bu haft beine Seele errettet." Balther fagt in seiner Pastorale, S. 83: "So nötig die Anwendung des Wortes Gottes aur Bestrafung der falschen Lehre ift, ebenso nötig ift die Anwendung desfelben auch zur Bestrafung der Sünden oder der epanorthotische Gebrauch des Wortes Gottes. Hiervon schreibt Luther in seiner Borrede zur Kirchenpostille vom Jahre 1543: "Welcher Pfarrherr ober Prediger nicht ftrafet die Sunde, ber muß mit fremden Sunden gum Teufel fahren, wenn er gleich seiner eigenen Sünden halben, so ihm vergeben find, ein Kind der Seligkeit ift." F. B.

A Right Verdict from a Strange Source. — The Presbyterian reports a three-cornered debate of more than passing interest, the contending parties being Humanists, Modernists, and Fundamentalists. Dr. Henry Sloane Coffin, president of Union Theological Seminary and one of the protagonists in the camp of Modernism, some time ago expressed the view that Fundamentalists and Modernists should forget their differences and join hands in combating Humanism. The Fundamentalists did not take kindly to the invitation, and the Humanists became incensed, saying some harsh things about the Modernists, which, however, are true. Writing in the Christian Register, a certain William A. Marzolf, himself evidently one of the so-called Humanists, makes the statement that, "whatever the religion of the Modernists may be, it is not the Christian religion." Santayana, the famous erstwhile Harvard philosopher and man of letters, is quoted with approval: "As to Modernism, it is suicide. It is the last of those concessions to the spirit of the world which half-believers and doubleminded prophets have always been making; but it is a mortal concession. It concedes everything; for it concedes that everything in Christianity, as Christians hold it, is an illusion. The Modernists in their hearts are not Christians, but diametrically opposed to the fundamental faith and purpose of Christianity." These worldly-minded men have an acute enough intellect to perceive that, while the Modernists still cling to the shell of Christianity, they have given up the kernel.

Another State Supreme Court Decision against Bible Reading in Public Schools.—The State in question is South Dakota, where the respective opinion was handed down on June 27, 1929. The Commonweal reports the case which led to the decision as follows:—

"Marvin Finger was a pupil in the public schools of Meade County during the month of February, 1925, at which time the school board of Faith School District, the competent authority, directed that the Bible be read or the Lord's Prayer recited, without sectarian comment, in all schoolrooms where public school was being conducted. Protest was made by certain of the Catholic pupils, and for a short period thereafter they were excused from attendance. Some disarrangement seems to have fol-

bon

Esdo

der

e, fo

U ich

r sich

einer fagt

ottes

De3=

Ge=

e zur

nicht

wenn

d der

n re-

nding

Henry

f the

view

s and

take

ng in

lently

er the

San-

ers, is

ast of

ouble-

ession.

anity,

ts are

h and

nough

nell of

ading

re the

nweal

County

ard of

Bible

in all

made

r they

ve fol-

1.

lowed this exemption, whereupon the board instructed the superintendent to see to it that no child missed either Scripture-reading or the opening exercises in the morning. That order was enforced, and young Finger was summarily expelled and informed that he would not be taken back unless he signed a written apology and promised to 'willingly and cheerfully comply' with the school board's regulations. His father sought, by an action of mandamus, to compel the school board to readmit young Marvin and thereafter excuse him from attendance at what the father called religious services. The sought-for relief was denied by the Meade County Court. On appeal the State Supreme Court, by a three-to-two vote, reversed this decision, in consequence annulling section 7659 of the State Code, which provided that the Bible might be read, without sectarian comment, in the State schools."

In supporting this verdict, the members of the Supreme Court who voted for it pointed out that this country was settled by people who wished to escape persecution for their religious beliefs; that this is manifest from the guarantees put into the Constitution; that these men were aware of the dire consequence of State interference with the Church; that the legitimate function of the public school is to impart secular knowledge; that the attempt to have the Bible read in the public schools, even when all comment is to be omitted, leads to difficulties, since our citizens are not agreed on the version to be employed, etc.—The reader will find this instructive article in the *Commonwoeal* of November 27, 1929.

## II. Ausland.

Fünfundzwanzigjähriges Beftehen ber Gemeinde in Habersleben, Chleswig. Die "Freikirche" berichtet: "Die Gemeinde in Sadersleben konnte am 21. Sonntag nach Trinitatis [1929] ihr fünfundzwanzigjähriges Kirchweihjubiläum feiern. In dem festlich geschmückten Kirchlein wurden zwei Festgottesdienste gehalten. Am Vormittag predigte Prases Petersen über Pf. 103, 1—3 in deutscher Sprache, dann P. Th. Willtomm in dänischer Sprache über 2 Mof. 20, 24. Dank gegen Gott für die gewährte Gnade, daß er sein Reich hier auf Erden baut durch das Wort von der Vergebung der Sünden, und die Bitte um seinen ferneren Segen war der Grundton in diesem Gottesdienst. Am Nachmittag versammelte sich die Gemeinde noch einmal in dem Kirchlein zu einem Wissionsfestgottesdienst. Der fing dänisch an und schloß deutsch. P. Willsomm zeigte an Hand von Jes. 12, daß zum rechten Missionswerk Freude nötig ist und wo man diese Freude holen könne. Dann redete Präses Petersen von der Notwendigkeit der Mission und dem rechten Inhalt der Missionsverkündigung. Sein Text war Apost. 4, 12. Gäfte waren gekommen aus Lösning in Jütland und Flensburg. Unsere Gemeinde hier in Hadersleben stellt die Verbindung dar zwischen Deutschland und Dänemark. Gott segne unsere Arbeit auch in Dänemark!"

H. P. Diffene Kirchen. Der "Luth. Herolb" berichtet hierüber aus einem beutschen Wechselblatt: "In den deutsche ebangelischen Gemeinden Polens, der allem soweit sie lutherische Tradition haben, gewinnt die Bewegung für die Offenhaltung der Kirchen an den Wochentagen an Boden. Die Kirchenstollegien der St. Johanniss und der St. Matthäigemeinde in Lodz haben auf zahlreiche Bitten von Gemeindegliedern beschlossen, ihre Kirchen jeden Tag

bon 7 Uhr früh bis 12 Uhr mittags geöffnet zu halten. Täglich kommen Gemeindeglieder, die die Kirche zu stiller Andacht und zum Gebet aufsuchen. Die Neuerung wird daber zu einer ftändigen Ginrichtung werden." Offene Kirchen haben auch unter Protestanten einen großen Vorteil: sie laden an Wochentagen die Gemeinbeglieder zur "ftillen Andacht" und "geiftlichen Sammlung". Daß es bei ben Chriften ber heutigen Zeit nicht mehr häufig zu solchen Andachten kommt, kann man begreifen, wenn man sich nur das Gewirr unserer aufgeregten Zeit mit seiner hastigen Bielgeschäftigkeit ober auch nur die heutigen Wohnungsverhältniffe, besonders in den Großstädten, bergegenwärtigt. Und boch, foll die "ftille Andacht" rechter Art und wirts lich von Segen sein, so muffen evangelische Christen vor allem daran denken, daß es ohne Gottes Wort keine rechte Andacht gibt. Gehen daher ebans gelische Christen an Wochentagen zur "offenen Kirche", so dürfen sie dies nicht tun, weil sie vielleicht meinen, daß ihnen Gott dort näher sei als sonstwo - vielleicht gar nach römisch eingestellter Anschauung als "eucharistischer Gott" in der Monftrang — oder daß ihre Gebete bort wirkungsfräftiger seien als daheim — auch das ist römische Anschauung — oder daß die stille Andacht darin bestehe, daß man sich in geweihter Gefühlsduselei ergeht bas ist Schwärmerei —, sondern sie kommen, weil sie dort ungestört ein Wort Gottes lesen oder ein Gebet, das auf Gottes Wort basiert, sprechen können. Aurz, die rechte Andacht lebt und webt allein in Gottes Wort, wie auch uns evangelischen Christen die Predigt des Wortes Gottes die Kirchen recht weiht und heiligt. Auch in unsern amerikanischen Kirchen fordern unsere protestantischen Christen die "Offenhaltung der Kirchen an den Wochentagen"; selbst in lutherischen Kreisen fehlt nicht das Verlangen danach. "Die Lichter brennen, die Orgel spielt, alles ist so feierlich." Sorgen wir baher, daß die "ftille Andacht" nicht zur gefühlsseligen Schwärmerei wird! J. T. M.

A New Roman Catholic Translation of the Bible. — The Commonweal (Roman Catholic) informs its readers in two articles, which appeared in consecutive numbers, that a new Catholic version of the Scriptures is in the making and that the New Testament part of it has almost been completed. Several New Testament books of this translation have been issued in advance to acquaint the public with the venture. The work is to be called the "Westminster Version of the Scriptures." As the name indicates, the headquarters of this enterprise is located in England. In writing about this version in the two articles mentioned, Father Keating. of London, one of the staff of translators, tells us something about its history and its nature and incidentally gives expression to some views which produce a definite reaction in the Protestant reader. The version which hitherto has served as the standard Catholic version of the Scriptures for English readers, begun in Reims in 1578 and printed in Douay in 1609-10, is declared to be overliteral and no longer adequate. (As a curiosity I may point to the translation of the Fourth Petition of the Lord's Prayer: "Give us to-day our supersubstantial bread," which reminds us that the Douay version is merely a rendering, and at that not a very intelligible one, of the Vulgate.) About the middle of the last century John Henry Newman, known as a master of English, had been entrusted by Cardinal Wiseman with the task of producing an accurate rendering of the Latin Vulgate into English, and he had engaged in this

h

iı

3

work, having selected a group of coworkers, when the news came that Bishop (later Archbishop) Kenrick in America was working at a revision of the Reims, or Douay, version, whereupon Newman dropped the undertaking. The Kenrick version appeared, but did not prove popular. The present attempt started as a private enterprise, but in 1913 received the endorsement of the English hierarchy. Father Keating is at considerable pains to make his readers believe that the Roman Catholic Church has always favored Bible-reading. "It was only," says he, "when at the Reformation an appeal was made to the Scriptures as the sole rule of faith and when, by the spread of unauthorized vernacular translations, Christians were invited to judge for themselves what they should believe, that the Church made strict regulations concerning the use of the Bible by the faithful, forbidding the issue of translations not approved by herself and [not] provided with adequate interpretative notes." What, we ask in amazement, has become of the learned father's knowledge of history? Has he forgotten about, or never heard of, the letter of Pope Gregory VII written in 1080, addressed to the king of Bohemia, in which the "Holy Father" vehemently opposed giving the Bible to the people in the vernacular? or the decree of 1229, issued by Pope Gregory IX and the Council of Toulouse, prohibiting the laity to possess the books of the Old and the New Testament, permitting the common people to own merely the Psalter, the Breviary, and the Horae, but by no means in the popular speech? A long list of similar decrees might here be brought to his attention. His remark on the respective canon of the Council of Trent is interesting: "The Tridentine legislation, which restricted the reading of the Scriptures in the vernacular to those of the faithful whom ecclesiastic authorities judge likely to profit by it, has long become obsolete, and Pope after Pope in recent days has urged upon Catholics the advisability of studying the Bible, so as both to gain a fuller knowledge of their faith and to find fresh stimulus therein for their devotion." Here the dogma of papal infallibility evidently is punctured. Of course, even to-day the Popes do not dare to give the Scriptures to the people without "adequate interpretative notes." - The Westminster translation is not based on the Vulgate, but on the original text. "We thus," says Father Keating, "get nearer to the minds of the original writers than if we sought to reach them through St. Jerome's intellect, powerful and well equipped as it was." This is an important admission. Can Father Keating in the face of it defend his adherence to the decree of the Council of Trent, which invests the Vulgate with higher authority than the original Hebrew and Greek Scriptures?

Die römische Propaganda in Island. Daß Kom jeht sein Augenmerk auf die sogenannten skandinavischen Länder richtet, ist bekannt. Auch Island wird jeht wieder als Missionsfeld ausgebeutet. So meldete eine Depesche aus Kehkjavik, Island, gegen Ende des vorigen Jahres nach einer Mitteilung im "Ev.-Luth. Gemeindeblatt": "Nachdem vor 379 Jahren, im Jahre 1550, Island für die römische Kirche verlorengegangen war, da in diesem Jahre dänische Keformer den Bischof Islands, Johann Arason, töteten, ist Island wieder eine römische Provinz mit einem Bischof. Der zum Bischof von Island geweihte Priester heißt Martin Müllenberg. Bei seiner Weihe berlas er ein päpstliches Sdikt, worin Pius die Wiederbesehung Islands mit einem Bischof und dieses als eine Provinz unter einem Bischof erklärt.

n

n.

ne

m

en

ig

250

er

n,

Ĭ=

n, n=

es

vo

er

er

lle

in

en

oie en

ere

n=

ch.

vir

cdl

onap-

ip-

ost

eve

ork me

In

ng, its

ws

ip-

ay

1 2

the

re-

not

ast

een

ate

his

Bur selben Zeit wurde eine Kathedrale, aus Zement gebaut, eingeweiht. Die Einweihung der Kathedrale wurde von einem Kardinal vollzogen, dem drei Bischöfe und sieben Kriester assistieren. Der Kapst hatte ein Kruzisig gesandt, von einem spanischen Künstler aus Zedernholz geschnicht, und viele andere Geschenke kamen aus allen Weltrichtungen an." Wie das Blatt weiter berichtet, leben auf Island ungefähr 67 Katholiken, 192 Reformierte und etwa 99,227 Lutheraner.

Something Wrong with Lourdes? — The Catholic theologian and church historian Professor Franz Xaver v. Funk, of Tuebingen, spoke before his class of "the Lourdes swindle," and Dr. E. Aigner, of Munich, who reported this in 1916, also called attention to the fact that not a single miraculous cure recognized as such by French bishops has received the papal approbation. But we are at present not concerned with this phase of the matter. In fact, we know that, if a papal commission thoroughly investigated the matter, it would find that supernatural cures are effected at Lourdes. 2 Thess. 2, 9 tells how.

Our present intention is to point out that, if the Catholic Commonweal of November 6, 1929, is right, the Lourdes business is being woefully mismanaged. The article on "Lourdes" there says: "An open truck goes down the street, pushing people up against the fronts of the shops of religious souvenirs. Laid across it, side by side, are stretchers. It is too hot to have many blankets. You see a body without legs; you see legs swollen the size of the body; you see the strange immobility of the heads, eyes staring wide, eyes closed, in an all-important and absorbing intimacy with pain. At the corner the truck breaks through a long procession of wheeled stretchers brought down from the hospitals by volunteer stretcherbearers. . . . In Lourdes to-day there are a thousand incurable cases. There are ten thousand pilgrims. . . . This ceremony, then, consists in prayer, immersion in water presumed to have miraculous curative virtue, and the blessing of all the pilgrims by Him whom Catholics consider the Master of all existence. It is obvious that the only element open to discussion and which always has greatly been discussed, is the human element: How does the pilgrim pray, and for what precisely does he pray? . . . The fact, to which enough importance cannot be given, is that the supplications are a set form, and that form the only one authorized for use at Lourdes. Apart from this form and hymns the only other prayer employed at Lourdes is the universal rite of the Catholic Church. What is this form? The answer to this question is the explanation of Lourdes. The supplications are in seven sections. They number forty-six. The majority of them are acts of belief, love, and confidence in God. Sixteen of them are addressed to the Mother of God and implore her prayers. Six of them, and only six, are prayers for a bodily cure. All six are taken directly from the New Testament. All six, spoken by the able-bodied pilgrim, apply to the cure of the soul. . . . There are only six direct appeals for the saving of the body. It is divine and human pity that bring the suffering body to Lourdes. And the Church asks six times that this, perhaps the most innocent and temporary form of suffering, be averted. But the deadlier and eternal misery of the soul is its great preoccupation always, and the prayers at Lourdes are first of all concerned with that misery. . . . This point is stressed, too, in the editorial comment on the article: "Yet

iht.

em

ifix

iele

latt

erte

and

fore

re-

ngle the

hase

ghly

ected

mon-

fully

goes s of

s too

legs

eads,

macy

on of

cher-

ases.

ts in

irtue,

r the

dis-

n ele-

? . . .

uppli-

ise at

oloyed

s this

The

jority

them

them,

rectly

apply

or the

ffering

ps the

at the

lways,

"Yet

the authorized form of prayers at Lourdes includes only a small proportion for bodily cure, and these, too, apply equally to cure of the soul." So, then, the miraculous healings of Lourdes must be, according to the intent of the Church, only a minor consideration. But then there is something wrong with the Lourdes management. What Catholics tell us about Lourdes creates the impression that the bodily cures are the chief attraction of Lourdes. They certainly make much of it at Lourdes. An exact record of the cures is kept. The names of the diseases, the time of the healing, the number of the cures, are carefully recorded, with proofs and testimonials added. The reports of the episcopal commission are published. Excursions, that is, pilgrimages, are arranged on a grand scale. There is free transportation for the sick. The preacher beside the grotto has much to say on the grace and power of the Holy Virgin and the signs and miracles here performed. The reporter for the Commonweal may have missed it, but other reporters are impressed with the frequency and fervor of the cry chanted by the priests and repeated by the multitude: "Lord, heal our sick!" Perhaps the frequent repetition of this part of the liturgy is unauthorized. The healing water is bottled and exported to all points of the globe in great quantities. The apostolic vicar Fenouille in Yun Nan reported that a few drops of the water sprinkled on the Christian congregation kept the plague away. It is not customary for the Catholic Church to keep the cures effected at its shrines in the background. A Catholic priest, for instance, told his home paper in 1893: "Pilgrimages to the Shrine of St. Anne de Beaupre, 15 miles down the St. Lawrence River from Quebec, are growing in consequence. There were 16 of us from . . . , the number including. . . . Two unquestionable relics of the saint are at the shrine, they being small bones, and the efficacy of their veneration and of prayer to God has been established beyond cavil. At the shrine are two pyramids of crutches, left there by those whose ills were taken away by God through the intercession of the saint. I was a witness to a number of cures of a remarkable character and believe that God is doing a wonderful work at the shrine." It was not reported what the priest said in his pulpit.

And what has been going on last year in Malden? The report says: "Malden, Mass., November 24. — Freezing temperature and a leaden sky, together with a biting wind, to-day failed to daunt the unending line of woe-stricken pilgrims seeking relief in the reputed miraculous quality of the grave of Rev. Patrick J. Power in Holy Cross Cemetery here. It was the last day of the pilgrimages. A ban which will close the cemetery to the afflicted until the Church has had opportunity to investigate the manifold stories of miraculous cures was to become effective at midnight. Last Sunday it was estimated that 200,000 persons had attended." A second Lourdes in the making! (It may be that Cardinal O'Connell, of Boston, does not want Malden to become a second Lourdes. Conditions in Lourdes are not what they should be. See Lehre u. Wehre, 43, 54. But it may also be that, if the result of the investigation should prove favorable, the pilgrimages will be resumed. And the investigation will without doubt show that remarkable cures have been effected. Dr. Charles Mayo, of Rochester, Minn., is reported to have diagnosed the Malden affair thus: "There will always be apparent cures of this type, because many persons with uncontrolled emotions only think they are sick." But if he were put on the episcopal commission, he might find an occasional case that baffles his diagnosis, that can be diagnosed only in the light of 2 Thess. 2, 9. And these remarkable cases would make of Malden a second Lourdes.)

What has been going on, then, in Malden and at the shrine of St. Anne de Beaupre and in Lourdes and a thousand other places shows that in the Catholic mind the bodily cures play a most prominent rôle. But the Commonweal contends that the Church is not thus minded. Then there is something wrong with Lourdes, and it should be closed. Cannot the Pope

be prevailed upon to pronounce the ban ex cathedra?

In discussing the Lourdes problem, the Commonweal discloses a point which is the real "explanation of Lourdes." "Sixteen of the supplications are addressed to the Mother of God and implore her prayers. Six of them, and only six, are prayers for a bodily cure." That presents the situation exactly. The bodily cures are not the chief consideration after all. In the mind of the Catholic Church the worship of Mary is the chief consideration. The bodily cures are important only in their relation to this worship. "Are they not," says Father Gratian v. Linden, "a seal impressed by the Almighty upon our adoration of, and love for, the Mother of God? Are they not in a way the pearls and diamonds placed in the crown that crowned her who said: "I am the Immaculate Conception'?" And that is what is wrong with Lourdes. And for that reason the Pope has refused to close Lourdes.

Die geplante Ansgarfeier in Schweben. Das "Eb. Deutschland" berichtet: "Die protestantische Kirche in Schweben gebenkt bas elfhunderts jährige Jubiläum der Ankunft Ansgars, des "Apostels des Nordens", im nächsten Jahre [1930] feierlich zu begehen. Auf der Infel Birta im Malarfee foll eine neue Rirche errichtet werden; viele andere Festlichkeiten find geplant. Die römisch-katholische Kirche, die in Schweden auf mehr als sechs Millionen Einwohner nur breis bis viertausend Mitglieder gahlt, hat nun schon in diesem Jahre [1929] im August eine eigene römisch-tatholische Ansgarfeier angeordnet, zu der hunderte römisch-tatholischer Gafte aus Deutschland und andern Ländern eingeladen wurden. Biele Kirchenfürften, unter ihnen die Kardinäle Faulhaber (München) und Hond (Polen) nahmen teil. Dieses ungeheure Aufgebot hat in der schwedischen Presse eine unerwartete Wirkung gehabt. In seltener Ginmutigkeit wenden sich die konservativen, liberalen und sozialdemokratischen Zeitungen dagegen, daß der katholischen Kirche durch Gesehesänderung ihre Bropaganda in Schweden erleichtert wird. Das konservative "Svenska Dagbladet" meint, daß eine Erlaubnis, römisch-tatholische Rlöfter zu bauen, bedeuten würde, ,der grunds fählichen Intoleranz und der Verleugnung von allem, was Religionsfreiheit beift, die Tur ju öffnen'. Diese Ginheitsfront der öffentlichen Meinung zeigt, daß das gesonderte Vorgehen der Katholiken in der Ansgarfeier, die eine Angelegenheit des ganzen criftlichen schwedischen Bolkes ift, sehr verstimmt hat." Diese "Berstimmung" ist eigentlich nicht so berechtigt, wie es anfangs scheinen mag; benn erst recht christlich ift bas schwedische Boll geworden, als es zur Zeit der Reformation das purlautere Evangelium erhielt. Ansgar führte das schwedische Volk dem Papst zu, und von ihrem Standpunkt aus haben die Römischen gang recht, wenn fie die Ansgarfeier J. T. M. für sich beanspruchen.

H

To

fte

lie

m

be

fd

ihı

Religiöse Union in ihrer Bollenbung. Bon der "Nachrichtenabteilung des Weltkomitees der Chriftlichen Jungmännervereine" wird ein "Weltbund-Nachrichtendienst" herausgegeben. Dieser Nachrichtendienst erscheint monat= lich, außer August, in drei Ausgaben, "in deutscher, französischer und eng= lischer Sprache". über religiöse Union in Rußland wird gemeldet, daß sich dort eine "neue große Schlachtfront für den Gottesglauben, gegen die Gottlosigkeit" gebildet hat. Diese Schlachtfront umfaßt "Orthodoxe [griechische Kirche], Evangeliumschriften, Wohammedaner und Zionisten". Ferner wird berichtet über eine Unionsbewegung, "die von Amerika und England auf den europäischen Kontinent übergreift", deren Sekretäre der Amerikaner Frederic Weller und der Inder Das Gupta sind. Der letztere ist "zugleich Leiter des Dharma-Mandal oder der hinduiftisch-religiösen Vereinigung, die alle vom Hinduismus ausgegangenen Religionen vereinigen will". Der Dharma-Mandal vertritt als Einigkeitsprinzip den Satz: "Kein Mitglied der Gesellschaft braucht auf seine angestammte Religion zu verzichten." Das ift allerdings religiöse Union in unüberbietbarer Bollendung. Grund des Prinzips, daß jeder bei seiner angestammten Religion bleiben fann, könnten sich alle andern Religionen bereinigen, nur nicht die christliche. Alle andern Religionen find Werkreligionen. Von der christlichen Religion gilt aber 1 Tim. 2, 5. 6: "Es ist ein Gott und ein Mittler zwischen Gott und den Menschen, nämlich der Mensch Christus JEsus, der sich felbst gegeben hat für alle zur Erlöfung, daß folches zu seiner Zeit geprediget würde." F. P.

f

0

1

e

e

3

n

2

8

B

n

je

8

ı,

j= te ie

rk en ne

0=

it

ıg

nie

rs

eŝ

ılı

m

m

er

Geringer Fortschritt des Deutschen Monistenbundes. Nach einer Mitsteilung im "Apologeten" hat der Deutsche Monistendund trot aller Reklame und Anstrengung doch nur verhältnismäßig wenig Arhänger gefunden. Das Blatt schreibt: "Nach dem auf seiner jüngsten Tagung in Dresden erstatteten Jahresdericht zählt der Deutsche Monistenbund nur 3,200 Mitsglieder in 52 Ortsgruppen. Das ist nach einer mehr als ein halbes Jahrshundert lang getriebenen Berdes und Aufklärungsarbeit eine geradezu erstaunlich geringe Zisser, der man sich erinnern müssen wird, wenn der Bund bald wieder eine seiner anspruchswollen Kundgebungen veröffentlicht." Auch den Deutschen Monistenbund hat der Krieg in die Kur genommen.

3. T. M.

## Bermifchtes und zeitgeschichtliche Rotizen.

Bur Berbesserung ber "Menschenliebe". In "Bausteine für Leben und Beltanschauung" Iesen wir in der Januarnummer aus Hilth "Für schlafslose Nächte": "Alle sogenannte Wenschenliebe ist ohne die Burzel einer starten Liebe zu Gott eine Jussion und ein Selbstbetrug; denn entweder liebt man in diesem Falle nur die Liebenswürdigsten oder die, von denen man selbst geliebt wird, stets merkwürdig rasch entschlossen, die Liebe zu vermindern oder sogar ganz aufzugeben, sobald diese Borbedingungen in Begsall zu geraten scheinen. Oder Wenschenliebe ist überhaupt bloß ein schöneres Bort für ein ziemlich fühles allgemeines Wohlwollen, eigentlich mehr ein inossenstwessen Bei dieser Wenschenliebe können jedoch Millionen

geistig oder leiblich verhungern, ohne daß dieselbe sich darum stark bekummert oder sich die geringste Entbehrung auferlegt." über "die Wurzel einer ftarken Liebe zu Gott", die mit innerer Notwendikeit auch eine rechte und allgemeine "Menschenliebe" erzeugt, hat wohl kein menschlicher Pre= diger oder Schreiber sich beredter und gewaltiger ausgesprochen als Luther in seinen Beihnachtspredigten. Luther legt bar: Die Tatsache, daß der Sohn Gottes eine menschliche Natur an sich genommen hat, wirkt Soch = achtung bor jedem Menschen und Liebe zu jedem Menschen, einerlei wie der Mensch beschaffen ift, welchem Bolke er angehört, auch unangesehen, ob er uns liebt oder haft. Luther fagt in einer Predigt "Am heiligen Christtage" (XIII, 56): "Er [ber Engel, der zur Beihnacht predigt] ist fröhlich und guter Dinge darüber, brennt und springt vor lauter Freude, schämt sich der armen hirten gar nichts, daß er ihnen predigen soll, son= dern ift guter Dinge darüber und wollte gern, daß jedermann folches zu Herzen ginge wie ihm und alle Menschen folche große Ehre lernten erkennen, daß die menschliche Natur zu der Herrlichkeit gekommen ift, daß der Sohn Gottes, durch welchen alles erschaffen ist, die hohe Majestät, unser Fleisch und Blut geworden ift. Denn da wäre nicht Wunder, wenn wir gleich sonst nichts bavon hätten, daß wir Menschen untereinander uns fo lieb follten gewinnen, daß eines das andere bor Liebe, wie man fagt, fressen sollte. Ich rede aber noch nicht von dem Nuten und Brauch, sondern allein von der Ehre. Benn dieselbe uns recht zu Bergen ginge, da follten wir je nimmers mehr keinem Menschen können fe in b sein. Ursache: Wer wollte boch bem Bilbe feind sein oder Arges tun, das Leib und Seele hat wie mein und bein Gott? Sollten wir nun nicht um folder Ehre willen, die Gott uns bewiesen hat, alle Menschen auch lieben und ihnen alles Gute tun?" In einer andern Beihnachtspredigt (XII, 130) braucht Luther die Borte, daß Gott nicht die menschliche Perfon, sondern die menschliche Natur liebe. Die Worte lauten befremdlich, find aber aus dem Ausammenhang gang flar. Der Sinn ift ber, daß Gottes Liebe, die in Chrifto erschienen ift, fich nicht nach der Sautfarbe, Raffe, Zivilisation, Reichtum, burgerlicher Gerechtigkeit und ähnlichen Dingen richte, sondern alles umfasse, "das ein Mensch heißt, es sei wie gering es wolle". Luthers Worte lauten im Bus fammenhang: "Man muß aber die zwei Borte [,Freundlichkeit' und ,Leutfeligkeit' Gottes] frei und gemein laffen und nicht einen Unterschied ber Person unter den Menschen machen, daß solche göttliche Freundlichkeit und Leutfeligkeit nicht aus unferm Berdienft ober Ansehen, sondern allein aus feiner Barmherzigkeit herkomme und treffe alles das, das ein Mensch heißt, es sei so gering es wolle. Denn Gott liebt nicht die Person, sondern die Natur und heißt nicht personselig, sondern leutselig, auf daß ihm seine Ehre gang bleibe und niemand fich feiner Bürdigkeit rühme, niemand fich seiner Unwürdigkeit entsetze, sondern einer wie der andere sich tröste auf die unverdiente Gnade, die er so freundlich und leutselig anbietet und gibt. Denn follte irgendein Ansehen oder Person würdig gewesen fein, wären es billig die, die da Werke der Gerechtigkeit getan hatten. Nun verwirft dieselbige St. Paulus am meisten und spricht: "Nicht nach den Werken der Gerechtigkeit, die wir getan haben.' Bieviel weniger wird folche erschienen fein um beiner Beisheit, Gewalt, Abels, Reichtums und beines gelben haars willen? Es ift große Unade; es ift aber auch bloße Unade, die allen Ruhm und Ehre dämpft und nur Gottes Ehre aufrichtet, der fie

di di le be hà pr di fer ter

200

un

ha

nic

mo

du

8

1

b

e

Ron die an wer alle

hole

deur

den Per Lich in fi Arti fäl bann "Wi

Gefa

"Zun feindl vertro teidig Kirche ben Untwürdigen umsonst gegeben hat. So lehrt nun diese Epistel abermal awei Stude, glauben und lieben, oder Bohltat von Gott empfangen und Wohltat dem Nächsten erzeigen; wie denn die ganze Schrift die zwei treibt und eines ohne das andere nicht fein mag." Woher kommt es denn, daß so wenig Hochachtung gegeneinander und Liebe untereinander in der Menschenwelt wahrnehmbar ift, daß die Menschen, anstatt einander "bor Liebe zu fressen", ein bellum omnium contra omnes inszenieren troß der Tatsache, daß der Sohn Gottes der Menschen "Fleisch und Blut geworden ist"? Das kommt, sagt Luther, daher, daß die Welt diese Tatsache gar nicht und die Chriften sie nur schwächlich glauben. Luther weift in diesem Ausammenhang darauf bin, was Zwed und Ziel eines Chriftenlebens hier auf Erden sei. Er sagt: "Zuvor [das ift, vor allen Dingen] begehrft du, daß solche Erkenntnis göttlicher Gnade andere Leute auch hätten; darum so bricht beine Liebe aus, tut jedermann, was sie kann, predigt und sagt solche Wahrheit, wo sie kann, verwirft alles, was nach dieser Lehre nicht gepredigt oder gelebt wird." (XII, 132.) Auch wir be= kennen ein Defizit in der "Menschenliebe", die doch wahrlich aus der Mensch= werdung des Sohnes Gottes folgen follte. Unsere Liebe "follte doch je ein Bactofen sein, der uns schmelzete in ein Herz und eine solche Brunst unter uns Menschen anrichtete, daß wir bon herzen einander liebeten. Aber da hat der leidige Teufel sein Gespenst, daß wir es in der Kirche hören, danach nicht weiter daran gedenken, sondern bald vergessen". (XIII, 58.) Aber wir wollen unfer Defizit nicht bloß beklagen und darüber Buße tun, sondern durch Gottes Enade auch mit Ernft danach trachten, durch mehr Menschenliebe unfern Glauben an die Menschwerdung des Sohnes Gottes zu ermeifen. F. B.

t

3

h

r

:=

m

ιb

B

e,

r

ng

ft,

25

in

11=

ıt=

er

md

1113

gt,

die

ine

fid)

die

ibt.

es cft

ber

nen

Gen

ade,

fie

Dr. Gofdel über ben erbaulichen Charafter bes elften Artifels ber Konkordienformel. Wir haben den Juriften Goschel an einer andern Stelle dieser Zeitschrift zu Worte kommen lassen, wo dargelegt wurde, inwiesern an der Lehre von der Gnadenwahl das theologische Schlußegamen gemacht werde, ob nämlich der Theologe wirklich von allem Rationalismus und von allen pelagianischen und semipelagianischen Gedanken frei sei. Wir wieder= holen hier die Borte Göschels: "An diesem Artikel wird es wirklich immer deutlicher, wie die Konkordienformel gegen allen Kationalismus, auch gegen den feinsten, gegen den Rationalismus der Gläubigen, ohne Ansehen der Berson fraftig zu Felde zieht." Aber Goschel weift auch auf den erbaus lichen Charafter des elften Artitels der Konkordienformel hin. Er urteilt in seiner Schrift "Die Konkordienformel" usw., S. 146: "Der gange elfte Artikel ift übrigens recht eigentlich zur Erbauung und zum Troste für ein = fältige Christenherzen geschrieben und daher zugleich als ein Erbauungsbüchlein zu empfehlen." S. 178 in derselben Schrift sagt Göschel: "Bie die Kirche deutscher Reformation Lehrt, so singt sie auch. In unsern Gesangbüchern können wir alle Artikel der Konkordienformel wiederfinden."

Die "bekenntnisseindliche" Zeit. Die "Eb.-Luth. Freikirche" schreibt "Zum Eintritt in das Jubeljahr 1930" u. a.: "Unsere Zeit ist bekenntnisseindlich. Da gilt es, tapfer sestzuhalten, sorgfältig zu bewahren, was uns bertraut ist, und es gegen die Feinde, die es uns entreizen wollen, zu bersteidigen. Dazu ist freilich vor allem nötig, daß wir das Bekenntnis unserer kirche kennen. Es nützt uns nichts, daß es auf dem Papier steht. Wir

müssen und mit seinem köstlichen Inhalt vertraut machen. Je mehr wir das tun, besto mehr werden wir innewerden, welch einen Schatz wir in unsern Bekenntnisschriften besitzen. Wohl wissen wir, daß ein großer Unterfchied ift zwischen der Beiligen Schrift, der Bibel, und den Bekenntnisschriften. Die Beilige Schrift ift gang und gar vom Beiligen Geift eingegeben und darum irrtumslos, auch in Nebendingen, auch da, wo wir sie nicht berstehen und Schwierigkeiten, die sich uns beim Forschen darin darbieten, nicht zu lösen bermögen. Die Bekenntnisschriften unserer Kirche dagegen sind mensch= lichen Ursprungs, von Menschen verfaßt. Es können sich daher in ihnen auch Ungenauigkeiten finden, z. B. in geschichtlichen Angaben, die sie ent= halten, oder in der Anwendung und Auslegung einzelner, bestimmter Bibel-Aber die Lehre, die sie darlegen, ift goldrein, weil sie aus dem lauteren Brunnen Braels, aus der Heiligen Schrift, geschöpft ift. bekennen uns zu dem gesamten Lehrgehalt unserer Bekenntnisschriften, weil wir uns davon überzeugt haben, daß derselbe mit der Bibel übereinstimmt. Und das, was unsere Bekenntnisse auf Grund der Schrift lehren, ift unsere "Hoffnung". Sie lehren uns, alles Bertrauen auf eigene Beisheit, Frommigkeit und Gerechtigkeit fahren zu laffen und unfere Hoffnung gang und allein zu feten auf die freie Gnade Gottes in unferm Herrn Jefu Chrifto und auf die Berheifzung, die uns Gott im Evangelium gegeben hat. Das ift das Röftliche an unfern lutherischen Bekenntniffen, daß fie uns festen Grund unter die Füße geben, daß fie unsere Hoffnung fest verankern im Wort und in der Gnade unsers Gottes. Darum sind sie auch kein ,ftarres Lehrgeset', kein ,toter Buchstabe', sondern Brunnen mit lebendigem Wasser, bas unsere Seele labt und uns tüchtig macht, hier als rechte Chriften zu leben, unfern Stand und Beruf im Dienfte Gottes und bes Nächsten treulich auszurichten, unfer Kreuz und alle Laften und Beschwerden dieses Lebens in Gebuld zu tragen und dereinft, wenn unfer Stündlein tommt, frohlich und felig zu fterben in der ficheren und gewiffen Soffnung des ewigen Lebens. Gottes etwige Treue wird uns in unsern Bekenntnissen gerühmt und angepriesen. Und diese etwige Treue unsers Gottes soll uns bewegen, nun auch treu zu sein und ohne Wanken festzuhalten am Bekenntnis der Soffnung."

tl

I

th

in

pe

gi

in

peo

nat

giv

not

Goo

to 1

let

unb

sin

own

side

whe

light

The

the

in th

Bare es nicht der theologischen Erkenntnis und Verständigung dienlicher, wenn in Buchanzeigen etwas mehr gesagt würde? Im "Geisteskampf der Gegenwart" lesen wir die folgende Buchanzeige: "Im Berlag bon C. Bertelsmann in Gütersloh erschien: Steffen, Bernh.: "Kreug und Gewißheit.' Eine hiftorisch-dogmatische Untersuchung. (Drittes Heft ber Shdower Bruderschaft.) 1929. M. 5.50; geb., M. 7. Im Sin und Ber der theologischen Problematik ist es gut, wenn einmal, wie es hier geschieht, mit Ernst und überzeugendem Nachdruck auf die Tatsache hingewiesen wird, die den driftlichen Glauben trägt — das Kreuz Chrifti. Steffen geht dabei von M. Rähler aus, führt ihn aber durch Eingehen auf die gegens wärtige Lage an verschiedenen Punkten weiter. Wie insbesondere die Heilsgewißheit des Christen mit dem Kreuz Christi verbunden bleibt, muß man bei bem Autor felbst nachlesen. Man kann nur wünschen, daß diese Schrift von möglichst vielen Theologen und Nichttheologen gelesen wird." Es konnte turg angegeben werden, in welchem rechten, das ift, biblischen, Sinne das Rreuz Christi den Glauben trägt. Es konnte auch kurz gesagt werden, in welchem Sinne Martin Kähler das Kreuz Chrifti zum Fundament des

r

:

î.

n

h= en :t=

1=

m

ir

eil

nt.

ere

m:

md

ifto

as

ten

im

res

fer,

au

ilidi

ens

ilidi

igen

hmt

gen,

der

ien=

ftes:

erlag

und

bet

Her

gieht,

wird,

geht

egen:

seils:

man

dirift

tonnte

e das

en, in

t des

Glaubens macht. Ebenso konnte hinzugefügt werden, in welchen Punkten Steffen Martin Kähler "weiterführt". Bir können uns auch benken, daß durch biese näheren, wenn auch nur ganz kurzen, Angaben der Berkauf des Buches nicht gehindert, sondern vielmehr gefördert werden würde.

F. P.

## Book Review. - Literatur.

His Gospel of Life, Love, and Light. By Norman B. Harrison, D. D.

The Bible Institute Colportage Association, Chicago. 96 pages.

Price, 75 cts.

In brief chapters this book treats the outstanding truths of John's gospel account and of his first epistle. The following quotations are representative of the Biblical character of the book: "What an anomalous thing it is that the people who tamper with the personality of Jesus Christ as the Son of God talk so loudly and glibly of the love of God! Yet they are denying the one great manifestation of His love, namely, the giving of His Son to be our Savior — born of a woman, born under the Law, that He might redeem them that are under the Law.' Gal. 4, 4.5. If the Incarnation is not a stupendous reality, if God did not take His very own Son from His eternal glory and 'give' Him, as told in the gospel, then the world is robbed of a priceless possession, and the Gospel is rendered insipid and impotent. But if indeed He did thus give His Son, such perversions of the truth malign the love of the God of Love. . . . If Love's gift required the Incarnation, the full extent of the gift, going all the way to meet our case and make the rescue, required the crucifixion. Bethlehem involved Calvary. To rescue us from perishing, He must perish, the Innocent for the guilty. So the high priest unwittingly prophesied: 'It is expedient for us that one man should die for the people and that the whole nation perish not.' John 11, 50. To accomplish this purpose, Love must give Himself in death. This He did, with the glorious result that we do not need to die. . . . The great sin is unbelief, because it is a sin against God and His love, because it wounds Him at His heart. For God yearns to bestow eternal life upon men if only they will let Him. The way they let Him is by believing. The way they prevent Him is by unbelief. Our unbelief is sin against Love, against the gracious purposes of Love. It is sin against the remedy Love has brought, against the sharing of God's own nature and life which Love longs to bestow. Unbelief leaves us outside the pale of His love — leaves us without a remedy." In these days, when the book market is flooded with modernistic literature, it is a delight to review a religious book that does not belong to that class.

J. H. C. F.

The New Testament in the Light of Modern Research. The Haskell Lectures, 1929. By Adolf Deissmann. Doubleday, Doran & Co. 193 pages, 5×7½. Price, \$2.00.

It is a pity, a fact deeply to be deplored, that a man who stands in the front rank of New Testament philologians is almost totally lacking in the understanding of the truths which are so clearly set forth in the

Bible in general and in the New Testament in particular. Yet this book is another proof for the fact that the author has no conception of the mysteries of salvation, that he has not the faintest notion of the real nature of the Christian religion. His own statement (p. 174) proves this; for he writes: "Religion, and especially Christian religion, does not consist for me, in the first place, in acknowledging certain facts of the past. Christian religion is to me a living and moving in the present living God, a fellowship with the living Christ, which is a fellowship of submission and of following Him. The facts of the past have an eminent religious value, but they acquire their value from our present faith. The facts of the past are not the basis of faith. The only basis of our faith is the present living God, and Jesus Christ when He has become for us in some way or other a present and effective Reality." Never has the subjectivity and the inadequacy of the Ich-Theologie and the modern social theology been set forth in a plainer fashion. It is so utterly opposed to countless statements of the New Testament, especially 1 Cor. 15, 1 ff.; 1 Pet. 4, 11; and it is so hopelessly inadequate for a poor sinner who needs the objective assurance of his salvation. When Deissmann speaks as a philologian, his presentation is interesting and instructive, and Lectures III and IV may be said to be fairly good. His explanations of λογεύω, ἐπιούσια, ἀπέχω, and πλήρης are among the clearest that the present reviewer has found. But the trouble with the book is in its πρῶτον ψεῦδος (p. 12), when the author states: "This dogma of verbal inspiration of every letter of the New Testament, which rightly can be called mechanical inspiration [?], is now abandoned in all scientific theology." This and similar statements may be based upon ignorance, or they may be based upon deliberate efforts to misconstrue the doctrine of inspiration and of Scriptural infallibility. In any event they subvert the foundation of objective faith. The author would do well to study the doctrine of inspiration as it is really taught in the Lutheran Church on the basis of the Word of God; for his position as professor of theology in the University of Berlin seems to identify him, in a measure at least, with the Church of Luther, and it would be a pity if people who are not well informed should gain such an impression. K.

Ringing Realities. A Restatement of Some Abiding Truths. By Oscar L. Joseph, Litt. D. 1928. Price, \$2.00. (Harper & Brothers, Publishers.)

The writer jubilantly proclaims the surrender, by Modernism, of the truths of Christianity to unbelief. "It is refreshing to turn from the outworks to the central citadels of Christianity and to be assured that they are still secure. Fears were entertained that these would be disintegrated by science, criticism, and philosophy. The attacks have destroyed some of the walls that were crumbling with age, but after the dust of conflict settled, it was discovered that the belligerents had rendered a timely service." "This is the spirit in which I have tried to understand and to interpret some abiding truths in the light of the new knowledge and the new experience, assured that those things which are

no of and Ch of unit in hig Him god quathe Goo cult

way

whe

arri

limi

"Pa

to fi

of L

and

S. A

sh

pr

an

ar

Th

Rreise

Studen

shaken give evidence of the validity of what stands unshaken." He then proceeds to surrender, in ringing tones, the citadels of Christianity. What of Scripture? "If we are to escape the pitfalls of barren intellectualism and of prostrated emotionalism, we must recognize that reason and faith are the twin guides to truth." "There are some who sound the alarm that the Bible has lost its authority because scholars have submitted newer interpretations and different applications of its manifold message. The real difficulty is what these alarmists thought the Bible should be has no longer any foundation. The only course is to appeal to the testimony of evidence and to abide by a verdict that is approved by reason, conscience, and experience." What of Christ? "It meant a great deal for the Jewish Christians, with monotheism in their blood, to elevate Jesus to the rank of equality with God, without in the least feeling that they weakened the unity of the divine personality. The Gentile Christians were nurtured in pagan polytheism, but with a new emphasis they exalted Jesus to the highest position of deity. . . . Prayers were more frequently offered to Him than to God." "Christ is the climax and completion of the noblest godward aspirations and achievements of mankind." "Jesus Christ adequately meets the demand for Truth, which is the challenge of reason; the desire for Beauty, which is the call of the emotions; the passion for Goodness, which is the cry of the will. All three focus attention on the culture of character and the performance of duty." What, then, of the way of salvation? "Christ's surprising faith in His hearers was illustrated when He encouraged them to accept Him as the sole condition of finally arriving at the perfection of God. He knew they were capable of unlimited response, and He incited them to the limit of their abilities." "Paul's purpose was not to formulate a system of religious thought, but to furnish incentives to men and women to live worthy of Christ, the Lord of Life." Christ's work is "to focus attention on the culture of character and the performance of duty."

8. Aurelii Augustini Confessiones. Ad fidem Codicum Lipsiensium et editionum antiquiorum recognitas edidit Car. Herm. Bruder, Phil. D., AA. LL. M. Ernst Bredt: Berlag, Leipzig. 288 Seiten 4½×6. Preis: M. 2.50.

8

1.

y

he

at

8-

le-

he

n-

to

Mit brei Werten Augustins sind wir näher bekannt geworden durch eigene Lektüre. Das ist erstens das bekannte Werk De Dootrina Christiana, die älteste Hermeneutik, Jsagogik und Homiletik, wie man etwa sagen könnte; sodann De Civitate Dei, ein monumentales Werk, in dem Augustinus das Christentum gegen den Borwurf verteidigt, den inneren und äußeren Berfall Roms verschuldet zu haben, und über den Trümmern der Weltstadt die ewige Gottesstadt sich erseben sieht, eine Geschichtsphilosophie im höchsten Sinne des Wortes; und dann die berühmten Konsessionen oder Bekenntnisse. Dieses letztere Werk kam uns schon in unsern Studentenzahren in die Hände, und zwar glüdlicherweise in der schonen, mit Anmerkungen versehenen Ausgabe von Karl von Kaumer, der dieses Werk mit einem Kreis seiner Studenten zu lesen psiegte und es dann für weitere Kreise mit seinen Erklärungen herausgab. Seitdem habe ich oft auch unsersubenten auf dieses Werk aufmerksam gemacht, von dem jetzt eine neue, billige

Ausgabe vorliegt. Der große Kirchenmann, der auf Luther so gewaltig eingewirft hat, steht da in seinen offenen, rückhaltlosen Selbstbekenntnissen vor uns, und wie oft gute Autobiographien, so ist vor andern dieses Buch ein Werk von unvergängslichem Wert. Das Latein Augustins ist nicht schwer, und man liest sich leicht hinein. Die vorliegende Ausgabe ist klar gedruckt und im Taschenformat gehalten. Will man das Werk in deutscher Sprache lesen, so ist es spottbillig in Reclams Universalbibliothet zu bekommen. Aber die schönste Ausgabe, die wir kennen, ist die zweibändige von W. Watts in der bekannten Loed Classical Library, wo auf der einen Seite das sateinische Original und auf der andern die englische überzsetzung sich sindet.

Luther and the Reformation. By James Mackinnon, Ph. D., D. D. Vol. III: Progress of the Movement (1521-29). Longmans, Green & Co., London. 1929. 338 pages, 51/2×81/4. Price, \$6.00.

The excellencies found in the former volumes of Mackinnon's great biography are again evident in this, bringing the history of the Reformation from the Diet of Worms in 1521 to the Marburg Conference in 1529. Again the author gives proof on every page of his acquaintance with firsthand sources, with the writings of Luther as well as with the research of modern scholars. Again we have splendid summaries of the writings of Luther during this period, particularly of the book on the Enslaved Will, concerning which, by the way, the author says that in it Luther's polemic is seen at its best. There is a splendid parallel between the character of Luther and that of Erasmus, and the judgments on Hutten and on Sickingen are well conceived and aptly phrased. Throughout the book, Luther stands forth as a man who cast himself with all the "Titanic activity" of which his genius was capable in the fray for the cause of the Gospel; a man utterly fearless and with never a doubt as to the truthfulness of the doctrine he was defending. The reviewer has again found in Mackinnon's presentation that which he has never been able to gain from the pages of Koestlin, an actual speaking acquaintance with the Reformer, an effect produced only (although the reviewer is not speaking as a specialist) in certain chapters of Boehmer's Young Luther.

While Mackinnon time and again expresses his admiration of the "marvelous fecundity of thought," the "sheer moral and spiritual force which were welling forth from this dynamic spirit" (p. 45), his "smiting of the princely enemies of the Reformation with that terrible pen of his with the blast of God's wrath, before which all their armed omnipotence is only next door to death," yet he does not approve of Luther's treatment of the opponent. Especially does he object to the manner in which Luther interprets the work of his enemies as instigated by Satan. But let us pass to more important matters. This reviewer does not believe that Professor Mackinnon sufficiently appreciates the gap which separates the spiritualism of Carlstadt from the position of Luther; otherwise he would not represent as "only incidental" the excesses committed at Wittenberg (p. 96). Similarly the objectives of the peasant uprising are stated with too great a reliance on those early documents, which indeed were very moderate in their demands. As a matter of fact, when the movement got out of the hands of its leaders, it became a bolshevist wave far more dangerous than similar uprisings had been in France and England. What

pre Lut lost viou (p. non was rese belie bett non has maje culti Luth

Lord

pleas

in L

does

the

the

of

"afte the use that I of the bis wine" real p damer was so the Co

Luther this: God a destroy is an Elert), Luther eval be

Luther.

Das im 47. 2 die wert Sinne v rtt

wie

ng=

icht

ten.

ıms

ift

auf

ber=

. D.

reen

reat

ma-

529.

irst-

arch

ings

aved

her's

har-

and

book,

tanic

f the

ruth-

ound

gain

e Re-

ng as

f the

force

niting

of his

tence

tment

uther

let us

t Pro-

would

enberg

l with

very

rement

more

What

the author says regarding the "brutal practises" of the peasant bands is therefore not quite to the point; the movement itself struck at the heart of constituted government, and Luther's admonition to the princes to suppress this movement by force requires no apology. The vehemence of Luther's tracts is not to be construed as a proof that Luther had "clearly lost his head, if not his courage" (p. 205). Mackinnon himself has previously stated that two-thirds of the empire were ablaze with revolution (p. 190). With identical conditions in Scotland in 1930, Professor Mackinnon would have to pray for such a spirit as that of Martin Luther. Nor was Luther's attitude regarding government "medieval," as so often represented in Mackinnon's pages; it was the position of one who sincerely believed that government is a divine institution (Rom. 13). - A much better comprehension of a greatly disputed point do we find in Mackinnon's treatment of Luther's controversy with Erasmus, although the author has not caught the distinction which Luther makes between the sovereign majesty of God and the God of revelation, the key to most of the difficulties in Luther's book on the Enslaved Will. We expect from a non-Lutheran no sympathetic presentation of Luther's doctrine regarding the Lord's Supper (called consubstantiation, p. 295 and elsewhere); we are pleased to note the acknowledgment of the "wonderful dialectic resource" in Luther's discussion of the subject (p. 312 f.); but Mackinnon certainly does not do justice to the exegetical question involved by deposing that it, "after all, admitted of two possible interpretations" (p. 327), and he shows the usual Reformed inability to grasp the heart of the controversy when he describes Luther at Marburg thus: "So fanatical and furious was he that he was ready to stake the whole reform movement on the acceptance of the notion that the communicant actually eats the body and drinks the blood of Christ under the semblance of a morsel of bread and sip of wine" (p. 319). That which was at stake in Marburg was not only the real presence, but the doctrine concerning the person of Christ. The fundamental character of this doctrine as related to evangelical Christianity was set forth in a paper by Prof. Werner Elert (Erlangen), delivered at the Copenhagen Lutheran World Convention in the summer of 1929. (See Lutheran Church Quarterly, October, 1929.) When such statements as this: "Just as soon as we permit any separation to take place between God and the man Christ, the central factor in the revelation of God is destroyed," and this: "An insistence upon the incarnation of God in Christ is an essential element in our doctrine of trinitarian God" (Professor Elert), are understood by Reformed theologians, they will see more in Luther's insistence on the bodily presence than "one of the relics of medieval belief which he carried into the Reformation" (p. 326).

Luther-Kalenbarium. Bon D. Georg Buchwalb. Berzeich nis von Luthers Schriften von D. Gustav Kawerau. Zweite, durchs gesehene Auflage. M. Heinsius Nachfolger Eger & Sievers, Leipzig. 206 Seiten 54×834. Preis: M. 5.40.

Das ift wieder eine Schrift des Bereins für Reformationsgeschichte, der nun im 47. Jahrgang steht, zu dem wir eine Reihe von Jahren gehört haben und der die wertvollsten kleineren Schriften zur Geschichte der Reformation im weitesten Sinne veröffentlicht. So liegt uns jett eine besonders dankenswerte Gabe vor,

of

cla

pu

bi

te

re

cu

Th

en

sn

ta

Bo

D

bo

8

wi

an

61

A1

üb

W

Ri

an

uı

uı

19

his

何

ger

Die

Re

Te

@0

of

mi

Ra

ehe

bei

fol

ein Luther=Ralendarium, bas heißt, eine genaue chronologische Angabe aller wich: tigen Greigniffe im Leben Luthers (einschließlich feiner Schriften), wann fie ftatt: gefunden haben ober erschienen find, nach Jahr, Monat und Tag. Man gewinnt hier gang ftatiftisch einen Blid in Luthers Tätigkeit, wie er fonft unsers Biffens nirgends bargeboten wirb, und alle Angaben werben genau mit Rachweisen aus ben juganglichen Schriften belegt. Unter bie Behandlung fallen Briefe, Disputationen, Lefture, Predigten, Reifen, Schriften, Tifchreben und Borlefungen. Schlagen wir ein paar beliebige Stellen auf. Unter bem 16. Auguft 1532 ftebt: "R. [Reise] fruh 5 Uhr mit Melanchthon und Augustin Schurff nach Schweinig. . . . Luther und Melanchthon zwischen 9 und 10 Uhr am Sterbelager bes Rurfürften Johann." Unter bem 22. August 1532 fteht: "P. [Predigt] früh 9 Uhr in ber Schloftirche über 1 Theff. 4, 13 f." (S. 88.) Aus bem Mai 1539 finden fich 3. B. folgende Angaben: Bom 3. Mai: "An Luthers Tische die pommerschen Gesandten. ,S. [Schrift]: Bon ben Konziliis und Rirchen', vor einigen Tagen erschienen, "Das 16. Rapitel St. Johannis", bor einigen Tagen erichienen." Bom 9. Mai: "Melanchthon bei Luther." Bom 15. Mai: "Luther mit Melanchthon bei dem Aurfürften ju Tisch." Bom 22. Mai: "R. [Reife] mit Jonas, Cruciger, Melan: chthon nach Leipzig." Als febr wertvoller zweiter Teil findet fich bann ein "Bergeichnis von Luthers Schriften" nach ber Reihenfolge ber Jahre mit Rachweis ihres Fundorts in ben jest gebräuchlichen Ausgaben. Diefer Anhang wurde feinerzeit bon D. G. Rawerau beforgt und ift nach feinem Tobe bon D. D. Clemen burchgesehen worden. Beibe wie auch ber befannte Berausgeber bes Sauptteils, D. G. Buchwalb, find hervorragende Lutherforicher. Das Berzeichnis ber Schriften Buthers gahlt 616 Rummern. Es muß eine muhfame Arbeit gewesen fein, bas alles jufammenguftellen. Es ift aber auch feine Frage, bag biefes Buch folden, bie mit Luthers Schriften arbeiten - und welcher lutherische Theolog sollte fic bas nicht, wenigstens in einem gewiffen Umfange, jur Aufgabe machen, wenn er mit Recht ben lutherischen Ramen tragen will -, ein fehr ichagenswertes Rach: fclagebuch ift.

Mrs. Eddy. The Biography of a Virginal Mind. By Edwin Francen Dakin. 553 pages (including an exhaustive index), 6½×9½. Cloth with gilt lettering. One illustration (Mrs. Eddy at the height of her career). Charles Scribner's Sons, New York. Price, \$5.00. Order from Concordia Publishing House, St. Louis, Mo.

This is perhaps the best biography of the founder of Christian Science (written from the viewpoint of a non-theologian) on the book market to-day. It is not an attack on Christian Science or its founder, though the author's dissection of her personality is so utterly remorseless that bookshops offering the volume for sale have everywhere been threatened with boycott by Christian Scientists. No wonder! Though the biographer treats the hysterical, dyspeptic, petulant, selfish, and intolerant woman, whom Christian Scientists revere as an incarnation of the "Mother-God," with courtesy, fairness, and with no little admiration for her very pugnacious self-assertion, his analysis of her character, motives, aims, frauds, deceits, etc., is so thorough that not even a trace of a halo is left around the gray hair of this consummate religious adventuress. The influence of Mark Twain, whom the author often quotes and sometimes corrects, is clearly perceptible, though his cutting sarcasm is lacking. The whole biography is well documented, and the writer always and carefully keeps on the safe ground

of stubborn facts; yet his work has the fascinating qualities of a first-class romance. It is brilliantly written, full of instructive details, now published for the first time, and illustrative of the highest art of modern biography-writing. The result of the author's painstaking effort and masterful treatment of the material is a biography which deserves general recognition. We suggest that pastors induce their town libraries to procure it in order that it may be made accessible to the general public. This may not please the "250,000 professed Christian Scientists in the entire world," but it may prevent gullible persons from falling into the snare which Christian Science to-day is laying the world over.

ĝ

J. T. M.

Der Kampf um die Ehe. Eine Auseinandersetzung ebangelischer Führer mit ben Verfallerscheinungen der heutigen Ehe. Serausgegeben von Guftab Schlipköter und Albert Böhme. Druck und Verlag von C. Berztelsmann in Gütersloh. 320 Seiten 6½×9½, in Leinwand mit Deckelund Rückentitel gebunden. Preis: M. 10.

Das ift ein Buch, bas viel Schones und Gutes enthalt. Gine Angahl betannter ebangelischer Manner und Frauen, im gangen sechzehn, barunter Prof. Baul Althaus, Generalsuperintendent Baul Blau, Konfistorialrat G. von Rohden, Direttor G. Füllfrug, beleuchten hier bas gesamte heutige fogenannte Cheproblem bom driftlichen Standpuntt aus und wenden fich gegen die alles, die Familie, ben Staat, die Sittlichkeit und Religion, untergrabenden modernen Cheauffaffungen, wie fie in ber heutigen Rulturwelt geltend gemacht werben. Wir, die wir in anbern Berhältniffen leben, erichreden bor biefen Auffaffungen wie bor einem Sumpf, in ben bie moderne Belt berfinten will. Die berberblichen Folgen biefer Auffaffungen machen fich in der gangen Welt bemerkbar. Einige der 26 Rapitelüberschriften zeigen ben Inhalt: "Der göttliche Ursprung ber Che. Die Che im Bandel ber Zeiten. Die Auswahl ber Chegatten. Die She auf Zeit. Ghe und Rinder. Innere Rote und Gefahren ber Che. Die zweite Che. Die Chescheidung. Die Liebesmahl. Berlobt fein. Die Trauung." Sehr fest und entschieden wird am Anfang gefagt: "Die Che ift eine gottliche Ginrichtung und hat gottlichen Ursprung. Das zeigen uns die erften Blatter ber Bibel. . . Diesen gottlichen Ursprung ber Che bestätigt ICsus Chriftus im Reuen Testamente in Matth. 19, 3-6, indem er auf 1 Mof. 1 und 2 gurudweift und bie bedeutsamen Worte hinzufügt: "Was nun Gott zusammengefüget hat, bas soll ber Mensch nicht fcheiben." (S. 11. 12.) Die von dem ameritanischen Richter Lindsey vorgeschla= gene Rameradschaftsehe (companionate marriage) wird rund abgelehnt: "Für die driftliche Beurteilung dieser ganzen Frage: Kamerabschaftsehe, Probe- oder Beitehe, gibt es nur eine klare biblische Linie, die fich durch das ganze Neue Teftament hindurchzieht. . . . Die gange driftliche und evangelische Ethit muß alle Chejurrogate, wie Kamerabichafts=, Probe= und Zeitehe, einstimmig als gegen Gottes Ordnung ablehnen." (S. 94.) Und so könnten wir noch viele richtige und oft febr icone und beherzigenswerte Ausführungen herausgreifen. Aber leiber muffen wir auch auf große, schwerwiegende Berkehrtheiten hinweisen. In bem Rapitel "Das Geheimnis der Ehe ist groß!" wird die Che und gerade auch die eheliche Gemeinschaft ein Sakrament ober "eine Art Sakrament" genannt (S. 199), was offenbar auch mit dem als Rapitelüberschrift gewählten und so oft auch in ber mobernen Theologie falich verftandenen Schriftwort Eph. 5, 32 gebedt werden foll: Aber ber Apoftel fagt eben nicht: "Das Geheimnis der Che ift groß", fon-

bern nur: Das Geheimnis ift groß, το μυστήριον τουτο μέγα έστίν, unb gibt fofort an, wie bas gemeint ift: "Ich fage aber bon Chrifto und ber Ges meinde", έγω δε λέγω είς Χριστον καί είς την έκκλησίαν. Bergleiche bazu bie treffenden Ausführungen bei Stodhardt, "Rommentar über ben Brief Bauli an bie Ephefer", S. 246. Die Che als Che liegt und bleibt auf bem natürlichen Bebiet, bem Schöpfungsgebiet. Und ebenfo bertehrt ift, wenn ber Berfaffer biefes Rapitels, Dr. S. Bortifch (vermutlich ein Argt), ben Stadtpfarrer Saug guftim: mend gitiert: "Wir fonnen nicht anders als bie fünftliche Empfängnisverhütung in vielen Fällen als erlaubt zugeben, und zwar handelt es fich um Fälle, wo feine ober taum eine perfonliche Schulb borliegt, fonbern Schulb bes anbern ober Schulb ber Allgemeinheit." (S. 204.) Doch ift in andern Rapiteln, g. B. in bem über "Che und Rinder", in Anlehnung an Luther richtiger geurteilt. Da fagt Profeffor Althaus: "Es gibt auch heute noch driftliche Frauen, die fo benten [wie Quther]; und eine Frau, beren Berg erbebt ift bon ber Frechheit bes ,Wir machen teine Rinder' wird immer wieber in ben Beift flieben, ber aus Luthers Borten fpricht." Und bann gitiert Althaus einen befannten Berliner Frauen: argt, Brof. Dr. Paul Stragmann, ber folgendes öffentlich geschrieben hat: "Der Bunich ber Mutter, Leben ju geben, auch mit Opfern, fteht über aller ärztlichen Beisheit. Das Lebensglud, fei es auch für fürzere Jahre, fann bavon abhängen. Die Freube am Rinbe fann mit bem Willen gur Erhaltung bie Gefund: heit auch ber Schwachen, bie Lebensbauer, fteigern. . . . Der gefunde, tief wur: gelnde Lebensbrang bes Weibes fühlt fehr mohl, welcher Argt bas Richtige geraten hat. Bulegt bleibt bas Rind, bie Fruchtbarteit, ber Segen!" (S. 109.)

Census of Religious Bodies. 1926. Lutherans — Statistics, History, Doctrine, and Organization. Consolidated Report. 148 pages, 5% ×9.

Price for packing and postage, 20 cts. Order from Concordia Publishing House, St. Louis, Mo.

This report, published by the Bureau of the Census, is a very valuable collation of material pertaining to the various Lutheran bodies of the United States. The tabulation was made with great care, and the items on the history, doctrine, and organization of the various bodies were submitted to representative men of the respective bodies for verification. The report on the Missouri Synod comprises eight pages, and the reports on other Lutheran bodies are proportionately long and reliable. K.

## Please Take Notice.

Kindly consult the address label on this paper to ascertain whether your subscription has expired or will soon expire. "March 30" on the label means that your subscription has expired. Please pay your agent or the Publisher promptly in order to avoid interruption of service. It takes about two weeks before the address label can show change of address or acknowledgment of remittance.

When paying your subscription, please mention name of publication desired and exact name and address (both old and new, if change of address is requested).

CONCORDIA PUBLISHING HOUSE, St. Louis, Mo.